# 帛書「五行篇」の思想史的位置

――儒家による天への接近-

#### 序言

世界の基本形態を規定し続けた、 場から、著名な天人三策を上奏する。武帝がこの対策を裁可・受納した 問する。 上画期的な重大事件であった。 め、漢代に入ってもなお勢力を保っていた諸子百家の学は、国家の中枢 認され、 ことによって、儒学は唯一正統な官学、すなわち漢帝国の国教として公 よりことごとく排斥されるに至る。これこそは、 たばかりの武帝は、 前漢の建元元年 董仲舒は三度に及ぶ武帝の諮問に応えるべく、 それまで 漢の思想界に 主導的地位を 占めていた黄老道をはじ (紀元前一四〇年)、父景帝の後を承け、 賢良の筆頭に挙げた董仲舒に対し、 儒教一尊体制の成立を告げる、思想史 以後二千年に亙り中国 春秋公羊学の立 政治の要諦を下 前年即位し

抱かざるをえない。なぜなら、董仲舒の儒学が天譴・災異を説いて止ま説かれることが多い。だがこうした思想史の捉え方には、重大な疑問を代の儒学へと橋渡しする役割を果たしたのは、戦国末の荀子であったとか。従来の中国思想史研究においては、孔子以来の儒学を集大成し、漢ではいったい何が、かくも劇的な儒家の勝利をもたらしたのであろう

浅 野 裕 一

に放置されざるをえないのである。 に放置されざるをえないのである。 と放置されだのだとすれば、天に対するこの両者のあまりにも極端な差で形成されたのだとすれば、天に対するこの両者のあまりにも極端な差で形成されたのだとすれば、天に対するこの両者のあまりにも極端な差でが成されたのだとすれば、天に対するとの両者のあまりにも極端な差でが成立したが、有子の儒学は、天人相関を断乎ぬ強烈な天人相関思想であるのに反し、荀子の儒学は、天人相関を断乎

を、再検討しようとする試みである。 とすれば、荀子と董仲舒とを連続的に理解しようとしてきた、これま とすれば、荀子と董仲舒とを連続的に理解しようとしてきた、これま

篇」をめぐるこれまでの研究の概略を示して置くこととしたい。まず本章では、小論が中心資料として扱う帛書「五行篇」と、「五行

「五行篇」は、一九七三年に湖南省長沙馬王堆三号漢墓より出土した、

帛書「五行篇」の思想史的位置(浅野)

第二一四行)と、 と考えられる。内容上「五行篇」全体は、前半の経部分(第一七〇行~ 込まねばならぬから、 に原著の成立から転写が重ねられて流布するまでには、相当の期間を見 ら、高祖劉邦の卒年(前一九五年)以前の書写と推定されている。一般 及び巻後古佚書の側は邦字をそのまま使用しているとの謚法上の理由か の諱を避け、 行篇」自体の 書写年代については、『老子』 乙本及び巻前古佚書が劉邦 葬品により 文帝期 子』甲本巻後古佚書四篇の先頭に位置している。墓主の埋葬時期は、 約五千四百字より成る篇名を欠いた儒家の著作で、 後者が前者の文義を解説する構成となっている。 邦字をすべて国字に 改めるのとは対照的に、『老子』甲本 後半の説部分(第二一五行~第三五〇行)とに大別で (前一六八年) であることが 確認されているが、 「五行篇」 の成立時期は、 遅くも戦国末を降らぬ 同時に出土した 五 『老 副

く、そのまま信用して読解を進めるわけにはいかない状態であった。は、内外の研究者に広く公開されたのであるが、この釈文には誤りも多組の手に成る 釈文及び 注が 収録されている。 これによって「五行篇」 なってである。これには帛書を景印した図版と、馬王堆漢墓帛書整理小よってである。これには帛書を景印した図版と、馬王堆漢墓帛書整理小以上が「五行篇」の概要であるが、つぎに従前の研究のあらましを述以上が「五行篇」の概要であるが、つぎに従前の研究のあらましを述

ならないといった、極めて困難な条件の下で進められた研究であるが、ならず、しかも位置のとび離れている経と説とを独自に対照しなければ年版の誤りの多い釈文を、写真版と対照して校訂しつつ読解しなければ古佚書考」(「東方学」56輯・一九七八年)である。 これは、 前掲一九七四古佚書考」(「東方学」56輯・一九七八年)である。 これは、 前掲一九七四古佚書考」(「東方学」56輯・一九七八年)である。 これは、 前掲一九七四古佚書考」(「東方学」56輯・一九七八年)である。

荀子の斉遊学以降、『中庸』が成立する秦帝国以前と推定している。を指摘した上、『孟子』『荀子』『中庸』 などとの比較から、 その成立を考となっている。島森氏は、孟子学派の著作としての「五行篇」の特色それにもかかわらず、「五行篇」の 思想内容に 深く踏み込んだ優れた論

細であって、経と説とを直接対照できる体裁と相俟って、 な利便をもたらすこととなった。 は、一九七四年版の釈文よりはるかに精確であり、校注もまた相当に詳 輯・一九七九年)の 二篇の 論文が 収録 されている。 五行説之謎」(「文物」一九七七年・第十期)「思孟 五行 新考」(「文史」第七 を割りつけた体裁での釈文と校注・図版、 魯書社) その後中国では、 が刊行された。これには、 一九八〇年に至って、 経全体を28章に分け、 及び「馬王堆帛書解開了思孟 龐樸『帛書五行篇研究』(斉 龐樸氏 による 釈文 研究者に非常 それぞれに説

やはり帛書の図版と釈文・校注とを収録している。だが、一九七四年版た。書名は一九七四年版と全く同一であるが、とちらの方は洋装本で、度は国家文物局古文献研究室編の 『馬王堆漢墓帛書(壱)』が 出版され魔樸氏の『帛書五行篇研究』が刊行されたのと同じ一九八○年に、今

九八〇年版が最も優れていると言える。 九八〇年版が最も優れていると言える。 九八〇年版が最も優れていると言える。 九八〇年版が最も優れていると言える。 九八〇年版が最も優れていると言える。 九八〇年版が最も優れていると言える。

子自身のものとする龐樸説に反駁を加えている。 本氏は、帛書を「孟子四十五期・一九八一年)と題する論考を発表する。 李氏は、帛書を「孟子四十五期・一九八一年)と題する論考を発表する。 李氏は、帛書を「孟子四十五期・一九八一年)と題する論考を発表する。 李氏は、帛書を「孟子四十五期・一九八一年)と題する論考を発表する。 李氏は、帛書を「孟子四十五期・一九八一年)と題する論考を発表する。 李氏は、帛書を「孟子四十五期・一九八一年)と題する論考を発表する。 李氏は、帛書を「孟子四十五期・一九八一年)と題する論考を発表する。 李氏は、帛書を「孟子四十五期・一九八一年)と題する論考を発表する。 李氏は、帛書を「五神」(「抖擞」第

は、 内容を漢儒の創作とする趙氏の見解は、ほとんど成立の余地がないかと 大二年)では、帛書の五行説は『孟子』を基に漢儒が創作した新説であっ 大二年)では、帛書の五行説は『孟子』を基に漢儒が創作した新説であっ 大二年)では、帛書の五行説は『孟子』を基に漢儒が創作した新説であっ 大三の五方。

考を発表している。とれは副題が示す通り、荀子の子思・孟軻五行説非――」(「東京大学教養学部・人文科学科紀要」第81輯・一九八五年)と題する論最近では 影山輝国氏が、「思孟五行説――その多様なる 解釈と龐樸説

帛書「五行篇」の思想史的位置(浅野)

ては龐樸説をほぼ肯定する内容となっている。難を中心に、従来の学説史を紹介することを主眼としており、結論

=

者の私見によって訂正を加えた箇所がある。と述したように帛書「五行篇」は、いまだ広く知られた文献とは言い上述したように帛書「五行篇」は、いまだ広く知られた文献とは言い上述したように帛書「五行篇」は、いまだ広く知られた文献とは言い上述したように帛書「五行篇」は、いまだ広く知られた文献とは言い上述したように帛書「五行篇」は、いまだ広く知られた文献とは言い

る。 なお経と説の 章分けは、 龐樸氏の 区分にそのまま従ってい数に上る。 なお経と説の 章分けは、 龐樸氏の 区分にそのまま従っていだにより補ったものである。また帛書は小篆に近い字体で記されている 定により補ったものである。また帛書は小篆に近い字体で記されている 不文字を埋めている箇所であり、□の中の文字は、参考までに筆者の推 釈文中、〔〕で示した部分は、これまでの釈文のいずれかが、推定し

形於內、〔謂之德〕之行、〔不形於內、謂〕之行。德之行、五和謂之於內、謂之〕行。 禮形於內、謂之德之行、不形於內、謂之行。聖之德之行、不形於內、謂〔之行。義形〕於內、謂之德之行、〔不形経1〔仁〕形〔於內〕、謂之德之行、不形於內、謂之行。智形於內、謂

德、四行和謂之善。善、人道也。德、天道也。

善と謂う。善とは、人道なり。徳とは、天道なり。 を行と謂う。智の内に形わるる、之れを徳の行と謂い、内に形われざる、之れを行と謂う。義の内に形わるる、之れを徳の行と謂い、内に形われざる、之れを行と謂う。聖の内に形わるる、之れを徳の行と謂い、内に形われざる、之れを行と謂う。を徳の行、五つ和すれば之れを徳の行と謂い、内に形われざる、之れを何と謂う。善とは、人道なり。徳とは、天道なり。

不樂、不樂則无德。
中心之聖、无中心之聖則无中心之悅、无中心之悅則不安、不安則中心之聖、无中心之聖則无中心之悅、无中心之悅則不安、不安則无樂、不樂則无德。〔君子〕无中心之覺則无咎。君子毌中〔心之〕憂則无中心之智、无中心之智則无中心之悅、无中

まず、楽しまざれば則ち徳无し。 まず、楽しまざれば則ち中心の悦び无ければ則ち安んぜず、安んぜざれば則ち楽しまず、楽しまざれば則ち徳无し。君子は中心の悦び无ければ則ち中心の悦び无ければ則ち安んぜず、安んぜ 割ち中心の悦び无ければ則ち中心の智无ければ まず、楽しまざれば則ち中心の智无く、中心の智无ければ 君子は中心の憂い冊ければ則ち中心の智无く、中心の智无ければ 君子は中心の憂い冊ければ則ち中心の智无く、中心の智无ければ 君子は中心の憂い冊ければ則ち徳无し。

経3五行皆形於厥内、 時行之、 謂之君子。 士有志於君子道、 謂之志

弌

う。士の君子の道に志すこと有るは、之れを志士と謂う。五行皆な厥の内に形われ、 時に之れを 行うは、 之れを君子と謂

4 善弗爲无近、 德弗志不成、 智弗思不得。 思不精不察、 思不長不

経

、。 ち安んぜず、安んぜざれば則ち楽しまず、楽しまざれば則ち徳无らざれば得ず、思うこと軽からざれば形われず。形われざれば則らざれば得ず。思うこと精ならざれば繁らかならず、思うこと長かざれば得ず。思うこと表なく、徳は志さざれば成らず、智は思わ善は為さざれば近きて、智は思わ

輕。不仁不聖。未見君子、憂心|不|能|精|輕|。旣見君子、心不|惙|惙|。蛇|精|長|思|不|精|長|不|能悅。詩曰、未見君子、憂心惙惙。亦旣見之、経5不仁、思不能精、不智、思不能長。不仁不智。未見君子、憂心不

た既に之れを見、亦た既に觀らば、我が心は則ち悦ばん」と。此と能わず。詩に曰く、「未だ君子を 見ざれば、 憂心惙惙たり。亦ば、憂心にして精長たること能わず。思い精長たらざれば悦ぶこくすること能わず。 仁ならざれば 智ならず。 未だ 君子を見ざれ仁ならざれば、思い精らなること能わず、智ならざれば、思い長

説 6

「聖之思也軽」。

思也者、

思天也。

軽者尙矣。

「輕則形」。

形者、

れば、心は惙惙ならず。君子を見ざれば、憂心にして精軽たること能わず。既に君子を見ざれば、憂心にして精軽たること能わず。既に君子を見ざれば、思い軽くすること能わず。仁ならざれば聖ならず。未だれの謂なり。仁ならざれば、思い精らにすること能わず、聖なられの謂なり。仁ならざれば、思い精らにすること能わず、聖なら

言則[形]。[形]〔則〕聖。 聰則聞君子道。聞君子道則玉言。玉則形。形則不忘。不忘則聰。聰則聞君子道。聞君子道則玉言。玉不忘則明。明則[見君]子[道]則玉色]則形。形則智。聖之思也輕。輕不憂則玉色。玉色則形。形則仁。智之思也長。長則得。得則不忘。経6仁之思也精。精則察。察則安。安則温。温則[見君]子[道]〔則不〕憂。

なり。 聞かば則ち玉言なり。 忘れざれば則ち聡し。 聖の思うや軽し。軽ければ則ち形わる。形わるれば則ち忘れず。 則ち玉色なり。玉色なれば則ち形わる。形わるれば則ち智なり。 らかなり。明らかなれば則ち君子の道を見る。君子の道を見れば 長し。長ければ則ち得る。得れば則ち忘れず。忘れざれば則ち明 り。玉色なれば則ち形わる。形わるれば則ち仁なり。智の思うや ち安んず。安んずれば則ち温やかなり。温やかなれば則ち君子の 仁の思うや精らなり。 道を見る。君子の道を見れば則ち憂えず。憂えざれば則ち玉色な 精なれば則ち察らかなり。察らかなれば則 玉言なれば則ち形わる。 聡ければ則ち君子の道を聞く。 形わるれば則ち聖 君子の道を

り <u>。</u> 斬らるるに如ばんとするを見るや、路人は流さるるに如る。其のり。柳下子軽く翟を思わば、路人は斬らるるに如び、柳下子其のり。「軽ければ則ち形わる」。形わるとは、其の思う所を形わすな ち君子の道を聞く」。道とは、 天道なり。 は 思いの形わるるを言うなり。「形わるれば則ち忘れず」。 為る所以の者を知るなり。 れを耳に志して 之れを知るなり。 「君子の道を 聞かば則ち玉音な 軽者の鼓するを 聞きて 夏の盧を得るがごときなり。 「聡ければ則 れば則ち聡し」。聡しとは、聖の耳に蔵する者なり。 其の思う所を忘れざるなり。 聖。 而美者也。 「玉音なれば則ち形わる」。 聖とは聞きて 耳に志して其の道 聖の心に結ぶ者なり。「忘れざ 君子の道を聞かば、之 猶お孔子の 忘れずと

子。君子愼其獨〔也〕。〔燕〕燕于飛、差池其羽。之子于歸、遠送于経7鳲鳩在桑、其子七兮。淑人君子、其宜一兮。能爲一、然后能爲君

帛書「五行篇」の思想史的位置(浅野)

く哀しみに至る。君子は基の独を慎むなり。に見るにで、然る后に能いる。が、はの羽を差池す。之の子子に帰る、遠く野に送る。燕子き飛び、其の羽を差池す。之の子子に帰る、遠く野に送る。燕と、然る后に能く君子為り。 君子は其の独を慎むなり。「燕のとて在り、其の子七つ。淑人君子、其の宜一なり」。能く一に過ぎ

説7「鳲鳩在桑」。直也。「其子七兮」。鳲鳩二子耳。曰七也、興言也 后能至哀。夫喪、正絰修領而哀殺矣。言至内者之不在外也。是之 于飛 謂獨。獨也者、捨體也 羽矣。「之子于歸、 遠送于野。 瞻望弗及、泣涕如雨」、「能差池其 爲一心也。然后德之一也。 義之一心也。「能爲一、然后能爲君子」。 〔淑人君子、其宜一兮〕」。溷□人者□。□2者義也。言其所以行之 然后能至哀」。言至也。 以多爲一也者、言能以夫〔五〕爲一也。「君子愼其獨」。 愼 差池其羽」。燕燕、 興也。 言其相送海也。方其化、不在其 差池者、言不在衰絰。不在衰絰也、然 乃德已。德猶天也。天乃德已。「燕燕 能爲一者、 言能以多〔爲

り。宜とは義なり。其の之れを行う所以は義の一心に之るを言うと曰うは、興言なり。「淑人君子、其の宜一なり」。淑人とは□な「隗鳩桑に在り」。直なり。「其の子七つ」。鳲鳩は二子のみ。七つ

なり。「能く一為りて、然る后に能く君子為り」。能く一為るとなり。「能く一為りて、然る后に能く表すなり。居君子は其の独を慎むとは、夫の五を捨てて其の心を慎むの謂を言う。君子然る后に一なり。一とは、夫の五一心を為すなり。然る后に徳は一に之るなり。乃ち徳のみ。徳は猶お天のごときなり。天は乃ち徳のみ。「燕燕丁き飛び、其の羽を差池す」。燕燕は、興なり。其の相いに海に送るを言うなり。方に其の化らんとするや、其の羽に在らざるなり。「之の子丁に帰る、遠く野に送る。瞻望及ばず、ただる」。至るを言うなり。差池とは、衰経に在らざるや、然る后に能く哀しみに至る」。至るを言うなり。差池とは、衰経に在らざるを言うなり。とれている。をとい独と謂う。独とは、体を捨つるなり。

无し。
り。君子の徳を為すや、與に始むること有るも、與に終うることり。君子の徳を為すや、 与に 始むること有りて、 与に 終うること有君子の善を為すや、 与に 始むること有りて、 与に 終うること有

「君子之爲德也、有與始、无〔與終」。有與始者、言〕與其體始。无説8「君子之爲善也、 有與始、 有與終」。言與其體始、與其體終也。

與終者、言捨其體而獨其心也。

ること无しとは、其の体を捨てて其の心を独にするを言うなり。与に始むること有るとは、其の体と与に始むるを言う。与に終うの徳を為すや、与に始むること有るも、与に終うること无し」。「君子の善を為すや、与に始むること有りて、与に終うること有「君子の善を為すや、与に始むること有りて、与に終うること有

也。德、天道也。唯有德者然后能金聲而玉振之。 起多金聲而玉振之、 有德者也。 金聲、 善也。 玉言、聖也。善、人道

て然る后に能く金声れて玉之れを振む。は、聖なり。善は、人道なり。徳は天道なり。唯だ徳有る者にしは、聖なり。善は、人道なり。徳は天道なり。金声は善なり。玉言金声れて玉之れを振むるは、徳有る者なり。金声は善なり。玉言

善於外。有德者之[美]。 善於外。有德者之[美]。 一、金聲而玉振之者、動[天]而[后]龍]形有德者然后,能金聲而玉振之」。 金聲而玉振之者、動[天]而[后]龍]形(金聲[善也]玉[三聖也]」。 [天]由德動。善也者、有事焉者、可以剛説9「金聲[善也]玉[三聖也]」。

るも美なること有る者なり。「唯だ徳有る者にして 然る后に能くり。故に、善は人道なり、徳は天道なりと謂うは、己れは為さざりとは、焉に事うこと有る者、剛柔多く鉿うを以てす可きは為な「金声は、善なり。玉言は、聖なり」。天は徳に由りて動く。善な

帛書「五行篇」の思想史的位置(浅野)

て后に能く善を外に形わすなり。徳有る者の美なり。金声れて玉之れを振む」。金声れて玉之れを振むとは、 天に動き

経10不緣不悅、不悅不戚、不戚不親、不親不愛、不愛〔不仁〕。

しまざれば愛さず、愛さざれば仁ならず。 繰わざれば悦ばず、悦ばざれば戚えず、戚えざれば親しまず、親

す。以て親戚に於てしても亦た可なり。
「恋わざれば悦ばず」。恋とは、発表しみで、人に親しみ、「を愛で、「愛さざれば仁ならず」。愛して而る后に仁なり。唯だ恋うで、我しむ。「親しまざれば愛さず」。親しみて而る后に能く之れをに親しむ。「親しまざれば愛さず」。親しみて而る后に能く之れをに親しむ。「慈んざれば人ならず」。 焼びて而る后に能く感がいるだいが、「恋わざれば悦ばず」。恋とは、発

経11〔不直不泄、不泄〕不果、不果不簡、不簡不行、不行不義。

直ならざれば泄くさず、泄くさざれば果たさず、果たさざれば簡

ならず、簡ならざれば行わず、行わざれば義ならず。

|外||。「|不||石||義|」。||行||而||后||能||義也。||大||、不以輕害重。「不簡不行」。行也者、言其所行之||形||以小害大、不以輕害重。「不簡不行」。行也者、言其所行之||形||以小害大、不以輕害重。「不簡不行」。行也者、言其所行之||形||以小害大、不以輕害重。「不簡不行」。行也者、言其所行之||形||が||が||の「不泄不果」。果説11「不直不泄」。直也者、直其中心也。義氣也。直而后能泄。泄也説11「不直不泄」。直也者、直其中心也。義氣也。直而后能泄。泄也

でであるるなり。「行わざれば義ならず」。 行いて 而る后に 能く義ない気なり。 直にして而る后に能く泄くすなり。 泄くさざるなり。 心中に介无きなり。「果たさざれば 簡ならればるを言うなり。 心中に介无きなり。「果たさざれば 簡ならればるを言うなり。 心中に介无きなり。「果たさざれば 簡ならまれざるを言うなり。 心中に介无きなり。「果たさざれば 簡ならまれざるを言うなり。 心中に介えきなり。「果たさざれば 簡ならまればるを言うなり。 心中に介えきなり。 「直ならざれば泄くさず」。 直とは、其の中心を直にするなり。 義「直ならざれば泄くさず」。 直とは、其の中心を直にするなり。 義「直ならざれば泄くさず」。 直とは、其の中心を直にするなり。 義

経12不遠不敬、不敬不嚴、不嚴不尊、不尊不〔恭、不恭不禮〕。

ばざれば恭しからず、恭しからざれば礼ならず。遠くせざれば敬わず、敬わざれば厳れず、厳れざれば尊ばず、尊

説12「不遠不敬」。遠心也者、禮氣也。質近者、中弗能遠、外不能

氣也。 「不尊不恭」。恭也者、〔居上〕敬下也。恭而后禮也。有以禮忌尊。「不尊不恭」。恭也者、〔居上〕敬下也。恭而后禮也。有以禮之。「不敬不嚴」。嚴猶廠。 廠敬之積者也。「不嚴不尊」。嚴而后敬之。遠者、動敬心、作敬心者也。左麾而右飯之、未得敬[心者]

「遠くせざれば敬わず」。心を遠くするとは、礼の気なり。質にして近くする者は、中に遠くすること能わずして、外に之れを敬うなり。左麾きて右之れを飯うは、未だ敬心を得ざるなり。「敬わざれば厳れず」。厳とは猶お厳のごとし。 厳は敬の積む者なり。「敬わされば厳れず」。厳とは猶お厳のごとし。 厳は敬の積む者なり。「敬わしからず」。恭しとは、上に居りて下を敬うなり。恭しくして而しからず」。恭しとは、上に居りて下を敬うなり。 ないの気なり。質にしる后に礼なり。礼の気を以うるとと有るなり。

不安不樂、不樂无德。 経13不〔聰不明、不聰明則〕不聖智。不聖不智、不智不仁、不仁不安、

ず、安からざれば楽しまず、楽しまざれば徳无し。 ざれば 智ならず、 智ならざれば 仁ならず、 仁ならざれば安から聡ならざれば明ならず、聡明ならざれば則ち聖智ならず。聖なら

聖智必由聰明。聖始天、智始人。聖爲崇、智爲廣。「不智不仁」。〔也〕。聰、聖之始也。 明、智之始也。故曰「不聰明則不聖智」。說13「不聰不明」。聰也者、聖之藏於耳者也。〔明也〕者、智之藏於目者

帛書

「五行篇」の思想史的位置(浅野)

「不樂无德」。樂也者、流體、機然忘塞。忘塞、德之至也。樂而后道也。「不安不樂」。安也者、言與其體偕安也者也。安而后能樂。不知所愛則何愛。言仁之乘智而行之。「不仁不安」。仁而能安、天

「仁ならざれば安からず」。仁にして能く安んずるは、 ざれば 則ち何をか愛さん。 仁の智に 乗りて 之れを行うを言う。 ず聡明に由る。聖は天に始まり、智は人に始まる。聖は崇きを為 めなり。 るは、徳の至りなり、楽しみて而る后に徳有り。 しむとは、体を流して、機(欣)然として塞るを忘る。 言うなり。安んじて后に能く楽しむ。「楽しまざれば徳无し」。楽 し、智は広きを為す。「智ならざれば仁ならず」。愛する所を知ら 「安からざれば楽しまず」。安しとは、其の体と偕に安んずる者を 「聡ならざれば明ならず」。 智の明に蔵する者なり。聡は、 故に曰く、聡明ならざれば則ち聖智ならずと。聖智は必 聡とは、 聖の始めなり。明は、 聖の耳に蔵する者なり。 天道なり。 塞るを忘る 智の始 明と

信ばすは、 親しむなり。 親しみて之れを 篤くするは、 愛するな。 中心焉を悦びて、兄弟に遷すは、戚うるなり。戚いて之れをり。中心焉を悦びて、兄弟に遷すは、戚うるなり。戚いて之れを顔色・容貌の恋恋なるは、其の中心を以て人と交わりて、悦ぶな

り。父を愛し、其の継ぎて人を愛するは、仁なり。

説14「〔顏色容貌〕戀戀也」者、 言愛父而后及人也。 愛也」。篤之者厚。厚親而后能相愛也。「愛父、其殺愛人、 予汝天下、弗迷也。是信之已。信其體而后能相親也。「親而篤之、 弗遷於兄弟也。「遷於兄弟、感也」。言遷其〔悅心〕於兄弟而能相感 親也」。言信其體也。 也。兄弟不相能者、非无所用悅心也、 與人交、悅也」。 |其中|心悅。 穀穀 愛父而殺其鄰[之]子、未可謂仁也。 心||悦||然后顏色容貌温以悅 高而四體、 勉勉也、 予汝天下、弗爲也。 弗遷於兄弟也。「感而信之、 是行悦已。 遜遜也、 戀也。 能行戀者也。 人無悅心也者, **剮**汝兄弟 「以其中心 仁也」。 能行

剮かば、 剛<sup>\*</sup>ば、 ば、 すは、 信ばすのみ。 其の体を 信ばして 而る后に 能く相い親しむなり。 る所无きには非ずして、 い感うるを言うなり。兄弟の相い能くせざる者は、悦ぶ心を用う 以て人と交わりて、悦ぶなり」。穀穀 后に顔色・容貌の温やかにして以て悦ぶは、恋なり。「其の中心を びに行くのみ。人にして悦ぶ心無き者は、兄弟に遷さざるなり。 に行く者なり。能く恋に行く者は、 「兄弟に遷すは、感うるなり」。其の悦ぶ心を兄弟に遷して能く相 「顔色・容貌の恋恋なる」とは、 勉勉とし、 汝に天下を予えんというも、為さざるなり。汝の兄弟を 汝に天下を予えんというも、 親しむなり」。其の体を信ばすを言うなり。而の四体を 兄弟に遷さざるなり。 「 感いて 之れを信 其の中心悦ぶ。心悦びて然る 迷わざるなり。 遜遜として、 是れ之れを 能く恋 是れ悦

未だ仁と謂う可からざるなり。とれを篤くするなり。えた仁と謂う可からざるなり。父を愛するも其の鄰の子を殺くは、「父を愛し、其の殺して人を愛するは、仁なり」。父を愛して而る「父を愛し、其の殺して人を愛するは、仁なり」。之れを篤くするとは「親しみて之れを篤くするは、愛するなり」。之れを篤くするとは

の。 まするは、行うなり。貴を貴び、其の等りて賢を尊ぶは、義ない。 い道を以て大道を害せざるは、簡なり。大罪有りて大いに之れを い道を以て大道を害せざるは、簡なり。大罪有りて大いに之れを でるは、泄くすなり。泄くして強禦を畏れざるは、果たすなり。 中心焉を弁えて正しく之れを行うは、直なり。直にして之れを遂

説15「中心辯焉而正行之、 也者、 中心弗迷也。 |者||弗[畏]|張禦、果也。 有死弗爲之矣。然而大誅之者、知所以誅人之道而[行]焉。 之以 遂直者也。 不以小(愛害大)愛、不以小義害大義也。見其生也、不食其 祭親執誅、 惡吁嗟而不受吁嗟。正行之、直也。 直者、〔唯〕貴 簡也。 一无介於心、果也。「不以小道害大道、 直也」。有天下美飲食於此。 「有大〔罪而〕大誅之、 强禦者、 勇力者、 謂 行也」。 直而遂之、泄也。 吁嗟而予之、 簡也」。 无罪而殺 泄也。

> 義也。貴貴而不尊賢、未可謂義也。 者、言等賢者也。言選賢者也。言足諸上位。此非以其貴也。此其賢、長長、親親、爵爵、 選貴者无私焉。 其等尊賢、 義也。尊賢故謂之行。「貴貴、〔其〕等尊賢、 義也」。 貴貴者、 貴衆貴也。賢

を言うなり。諸を上位に足すを言うなり。此れ其の貴なるを以て ころを爵とし、賢を選ぶ者の 私无きなり。 長とするところを長とし、親とするところを親とし、爵とすると 貴ぶとは、衆の貴とするを貴ぶなり。賢とするところを賢とし、 行うと謂う。「貴を貴び、其の等りて賢を尊ぶは、義なり」。貴を するは、人を誅する所以の道を知りて焉を行うなり。故に之れを 殺すは、死有るも之れを為さざるなり。然れども大いに之れを誅 て、其の死せるを食わざるも、祭るに親ら誅を執うは、簡なり。 大愛を害せず、小義を以て大義を害せざるなり。其の生けるを見 道を以て大道を害せざるは、簡なり」。簡なる者は、小愛を以て 禦を畏れざるは、果たすなり。 り。直とは、(唯)貴 して之れを遂ぐるは、 するを悪みて吁嗟に受けず。正しく之れを行うは、 食此に有り。吁嗟して之れを予うるも、中心迷わざるなり。 「大罪有りて大いに之れを誅するは、行うなり」。罪无くして人を 「中心焉を弁えて正しく之れを行うは、直なり」。天下の美なる飲 義なり。 賢を尊ぶとは、 泄くすなり。泄くすとは、直を遂ぐる者な 賢者を等るを言うなり。 |、心に介无きは、果たすなり。「小 強禦なる者、 勇力なる者、 其の等りて 賢を尊ぶ 一泄也。泄くす者の強 直なり。 賢者を選ぶ

賢を尊ばざるは、未だ義と謂う可からざるなり。するには非ざるなり。此れ其の義をもってするなり。貴を貴ぶも

嚴而威之、尊也。〔尊〕而不驕、恭也。恭而博交、禮也。経16以其外心與人交、遠也。 遠而莊之、 敬也。敬而不懈、嚴〔也〕。

して博(泊)く交わるは、礼なり。 して博(泊)く交わるは、礼なり。 ひているは、敬うなり。 尊びて驕らざるは、厳るるなり。厳れて之れをは、敬うなり。敬いて解らざるは、厳るるなり。厳れて之れを荘其の外心を以て人と交わるは、遠くするなり。遠くして之れを荘其の外心を以て人と交わるは、遠くするなり。遠くして之れを荘

説16「以其外心與人交、 者也。 已事君與師長者、 何 者也。言之心交遠者也。「遠而莊之、敬也」。敬也者、]\_ 有謂外心也。而有謂中心。 [敬而不懈]、 .由至乎哉。是必尊矣。「〔尊而不驕、恭〕也」。言尊而不有<u>|敬|下</u> 。「恭而博交、禮也」。博者、辯也。言其能博、 |°「〔嚴而威之、尊也〕」。尊者、又從而畏忌之、 嚴也」。嚴也者、敬之不懈者、敬之積者也。 弗謂恭矣。 遠也」。外心者、 中心者、媆然者。外心者也、 故厮役人之道|不|驕|恭焉。恭生於尊 非有他心也。 然后禮也。 同之心也。 其眉廓然 則无閒 是厭□ 而

とは、其の置廓然たる者なり。之の心交わるに遠くする者を言うり。而して中心と謂うこと有り。中心とは媆然たる者なり。外心有るには非ざるなり。同じ之の心なり。而して外心と謂うこと有「其の外心を以て人と交わるは、遠くするなり」。外心とは、他心

「五行篇」の思想史的位置(浅野)

り。 は 者なり。「恭しくして博(泊)く交わるは、礼なり」。博(泊)くすと 故に人を厮役するの道は、 ざれば、己に君と師長とに事うる者は、恭しと謂わざるを言う。 「尊びて驕らざるは、恭しくするなり」。尊ぶも下を敬うこと有ら ば、則ち間无きことは何に由りて至らんや。 れを威るは、尊ぶなり」。 る者にして、 なり。「遠くして之れを莊るは、敬うなり」。 弁つなり。 \_]。「敬いて懈らざるは、厳るるなり」。 敬の積む者なり。是厭 ーーー 其の能く博(泊)くして、然る后に礼なるを言うな 尊ぶ者、 驕らずして恭しくす。恭は尊に生ずる 又た従いて 之れを 畏忌 すれ 厳とは、 是れ必ずや 尊ぶ。 敬うとは、 | \_ \_ |。「厳れて之 敬の懈らざ

〔也〕。「明明在下、赫赫在上」、此之謂也。明明、智也。赫赫、聖智。見而知之、智也。聞而知之、聖也。明明、智也。赫赫、聖而不知其君子道也、謂之不聖。 見賢人而不知 其有德也、謂之不経17未嘗聞君子道、謂之不聰。未嘗見賢〔人〕、謂之不明。聞君子道

恭た嘗て君子の道を聞かざるは、之れを聡からずと謂う。未だ嘗て賢人を見ざるは、之れを明らかならずと謂う。習人を見るも其の有徳なるを知らざるは、之れを智ならずと謂う。賢人を見るも其の有徳なるを知らざるは、之れを智ならずと謂う。賢人を見るも其の有徳なるを知らざるは、之れを智ならずと謂う。賢人を見るも其の有徳なるを知らざるは、之れを聡からずと謂う。未だ嘗まだ嘗て君子の道を聞かざるは、之れを聡からずと謂う。未だ嘗まだ嘗て君子の道を聞かざるは、之れを聡からずと謂う。未だ嘗まだ嘗て君子の道を聞かざるは、之れを聡からずと謂う。未だ嘗れるは上に在り」とは、此れの謂なり。

説

| 下、赫者始在上。                             |                               | 也  。  明  也者、由所見知所不見也。「赫赫、聖也」。                                                                                                                            | 「聞而知之、聖也」。見之而遂知其所以爲之世、智也。「明明、智           | 也、謂之不智」。見賢人而不色然、不知其所以爲之。故謂之不智。 | 而不色然、而不知其天之道也、謂之不聖。「見賢人而不知其有德                                | 故謂之不明。「聞君子道而不知其君子道也、謂之不聖」。聞君子道 | 故謂之不聰。「未嘗見賢人、謂之不明」。同之見也、獨不色賢人。 |
|--------------------------------------|-------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------|--------------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|
| □□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□ | 也  。  明  也者、由所見知所不見也。「赫赫、聖也」。 | 「聞而知之、聖也」。見之而遂知其所以爲之[也]、智也。「明明、智也、謂之不智」。見賢人而不色然、不知其所以爲之。故謂之不智。故謂之不明。「聞君子道而不知其君子道也、謂之不聖」。聞君子道故謂之不聰。「未嘗見賢人、謂之不明」。同之見也、獨不色賢人。故謂之不聰。「未嘗見賢人、謂之不明」。同之見也、獨不色賢人。 | 謂之不智」。見賢人而不色然不色然、而不知其天之道也、明之不明。「聞君子道而不知其 | 其之                             | 故謂之不明。「聞君子道而不知其君子道也、謂之不聖」。聞君子道故謂之不聰。「未嘗見賢人、謂之不明」。同之見也、獨不色賢人。 | 故謂之不聰。「未嘗見賢人、謂之不明」。同之見也、獨不色賢人。 |                                |

経

「明明たるは、智なり」。明明とは、見る所に由りて見ざる所を知らずと謂う。「未だ嘗て賢人を見るも、、之れを贈らかならずと謂う。「君子の道を聞くも、其の天の道なるを知らざるは、之れを聖ならずと謂う」。同じく之れを見るも、、独り賢人に色をなさず。 故に之れを見るも、、次れを聖ならずと謂う。「賢人を見るも其の有徳なるを知らざるは、 之れを聖ならずと謂う」。「賢人を見るも色然とせず、其の之れを知るは、 之れを聖ならずと謂う」。「賢力を見るも色然とせず、其の之れを知るは、 之れを昭らかならずと謂う」。「賢力を見るも色然とせず、其の之れを為す所以を知らずと謂う」。「賢力を見るも色然とせず、其の之れを知るは、 とれを昭らずと謂う」。同じて大れを聞くも、独り君子の道に色然とせず。故に之れを智ならずと謂う」。同じて大れを聞くも、独り君子の道を聞んされているは、智なり。

| 「文王在上。於昭于天」、此之謂也。 | 也。和〕則樂、樂則 有德。 有德則國家興。 | 安之、仁也。安而敬之、禮也。〔仁義禮智所由生也。五行之所和 | 也。行〔之而時、德也。見賢人、明也〕。見而知之、] | 18聞君子道、 聰也。 聞而知之、 聖也。 聖人知天道。知1 | 聖智を謂うなり。 | 明は下に在るに始まり、赫は上に在るに始まる。 | 「明明たるは下に在り、赫赫たるは上に在りとは、此れ | るなり。「赫赫たるは、聖なり」。  言 |  |
|-------------------|-----------------------|-------------------------------|---------------------------|--------------------------------|----------|------------------------|---------------------------|---------------------|--|
|                   | 詩日、詩日、                | 生也。五行之町                       | 三知之、智也。知                  | <b>〈道。知而行之、</b>                |          | 30                     | は、此れの謂なり」。                |                     |  |
|                   | Ļ                     | 和                             | 岩                         | 義                              |          | <del></del>            | ٢                         | -                   |  |

君子の道を聞くは、聡なり。聞きて之れを知るは、聖なり。聖人君子の道を聞くは、聡なり。聞きて之れを行うは、義なり。 之れを行いて時あり。 和すれば則ち楽しみ、楽しめば則ち徳有り。 徳有れば則ち国り。 和すれば則ち楽しみ、楽しめば則ち徳有り。 徳有れば則ち国り。 和すれば則ち楽しみ、楽しめば則ち徳有り。 されを行いて時ある」とは、此れの謂なり。 聞きて之れを知るは、聖なり。聖人君子の道を聞くは、聡なり。聞きて之れを知るは、聖なり。聖人君子の道を聞くは、��なり。聞きて之れを知るは、聖なり。聖人君子の道を聞くは、��なり。 聞きて之れを知るは、聖なり。聖人君子の道を聞くは、��なり。

説 18 者 知君子之所道而愀然行之、義氣也。「行之而時、德也」。時者、和 也、是聖矣。 「聞君子道、 聖之藏於耳者也。 「聖人知天之道」。道者、 聰也」。同之聞也、 「聞而知之、 獨色然辯於君子道、 聖也」。 所導也。 聞之而遂知其天之道 「知而行之、 聰也。 聰也

〔忘塞。 據。 天、此之謂也」。言大德備成矣。 家興者、 也 智所由生也」。 而又愀愀然而敬之者、 而〔媆〕然安之者、 也。 和]則樂」。和者、 孰休烝此而遂得之、是智也。「知而安之、仁也」。知君子所道 明也。明也者、 和也者、 忘塞〕者、 德之至也。「樂而后有德。 言天下之興仁義也。 德也。「見賢人、明也」。同[之見]也、 言禮智之生於仁義四行所和也。「〔五行之所和 仁氣〔也〕。「安而敬之、禮也」。 旣安之止矣 智之藏於目者。「見而知之、〔智也〕」。 有猶五聲之和也。樂者、 禮氣〔也〕。四行所和人道也。「〔仁〕義禮 言其 |\_\_|樂也。「文王在上、於昭于 有德而國家興」。 言其流體也。 獨色然辯於賢 欣然 國

仁の気なり。「安んじて之れに敬むは、 に之れを得るは、 て之れを知るは、 賢人を弁えるは、 行いて時あるは、 する所を知りて愀然として之れを行うは、 は、 の道なるを知るは、 なり。「聞きて之れを知るは、聖なり」。之れを聞きて遂に其の天 して君子の道を弁えるは、聡きなり。聡とは、聖の耳に蔵する者 - 賢人を見るは、 「君子の道を聞くは、 導びく所なり。「知りて之れを行うは、義なり」。君子の道と 君子の道とする所を知りて娛然として之れに安んずるは、 明なり」。同じく之れを見るも、 智なり」。孰めては休まり 烝しては此まりて遂明なり。明とは、智の目に蔵する者なり。「見 徳なり」。時とは、 是れ智なり。「知りて之れに安んずるは、仁な 是れ聖なり。「聖人は 天の道を知る」。 聡なり」。同じく之れを聞くも、 和なり。 礼なり」。 義の気なり。「之れを 和とは、 独り色然として 既に之れに安ん 独り色然と 徳なり。 道と

> り。 り成れるを言うなり。 国家興るとは、 至りなり。「楽しみて而る后に徳有り。徳有れば而ち国家興る」。 を言うなり。欣然として塞るるを忘る。塞るるを忘るるは、 五声の和するがごときこと有るなり。楽しむとは、 「五行の和する所なり。和すれば則ち楽しむ」。和するとは、 なり」。礼智の仁義より生ずるは四行の和する所なるを言うなり。 じて止まり、而して又た、愀愀然として之れに敬むは、 「文王上に在り。於天に昭わるとは、 四行の和する所は人道なり。 「仁義は 礼智の由りて生ずる所 天下の仁義を興すを言うなり。 此れの謂なり」。大徳の備わ 言其 其の体を流す 礼の気な 猶お

之、禮也。仁義禮智之所由生也。四行之所和。〔和〕則同、同則之、禮也。仁義禮智之所由生也。四行之所和。〔和〕則同、同則経19見而知之、智也。知而安之、仁〔也。安而行〕之、義也。行而敬

ば則ち同ず。同ずれば則ち善なり。 仁義は礼智の由りて生ずる所なり。四行の和する所なり。和すれとのじて之れを行うは、義なり。行いて之れに敬むは、礼なり。見て之れを知るは、智なり。知りて之れに安んずるは、仁なり。

既行之矣、〔又〕愀愀然敬之者、禮氣也。所安、所行、所敬、人之、義也」。旣安之矣、而愀然行之、義氣也。「行而敬之、禮也」。而安之、仁也」。知君子所道而媆然安之者、〔仁〕氣也。「安而行説19「見而知之、智也」。見者□也。知者、言由所見知所不見也。「知

帛書「五行篇」の思想史的位置(浅野)

| 公  然者也。    | 之至也。         | □約也。         | 所和」。                | 道也。「            |
|------------|--------------|--------------|---------------------|-----------------|
| 也。世子曰      | 之至也。「同則善矣」。[ | 與心若一也。       | 所和」。言和仁義也。「和則同」。和者、 | 「仁義禮〔智〕之所由生也」。  |
| 。世子曰、「人有恒道 |              |              | ]。「和則同              | )之所由生           |
| `          |              | 言捨夫四也、一      | EJ。和者、              | 也」。言謂           |
| 達          |              | 而四者同於善心也。同、  | 有猶〔五〕               | 言禮〔智〕生於仁義也。「四行之 |
|            | 大。<br>大者、    | <b>於善心也。</b> | 有猶(五)聲之和也。同者、       | 仁義也。            |
|            | 人行之          | 同、善          | 同者、                 | 四行之             |

じて、 大。大とは、 夫の四を捨てて、四者の善心に同ずるを言うなり。同ずるは、 有るなり。 すれば則ち同ず」。和するとは、 うなり。「四行の和する所なり」。 仁義に 和するを言うなり。 「和 むは、 むは、 仁の気なり。「安んじて之れを行うは、義なり」。既に之れに安ん 所に由りて 見ざる所を知るなり。 「知りて之れに安んずるは、仁 の至りなり。 なり」。君子の道とする所を知りて燠然として之れに安んずるは 「仁義は礼智の由りて生ずる所なり」。礼智は仁義より生ずるを言 「見て之れを知るは、智なり」。見るとは□なり。知るとは、見る 礼なり」。既に之れを行いて、又た愀愀然として之れに敬 礼の気なり。安んずる所、行う所、敬む所は、人道なり。 「、機然として之れを行うは、 義の気なり。「行いて之れに敬い。」 同ずとは、□約なり。心に与すること一の若きなり。 人行の公然たる者なり。世子曰く、「人に恒道有り、 「同ずれば 則ち 善なり」。 猶お 五声の和するがごときこと 人行之

赦之、匿也。有大罪弗〔誅、不〕行。有小罪而弗赦、不辨〔於〕道。経20〔不簡〕不行。 不匿、不辯於道。 有大罪而大誅之、簡。有小罪而

詩曰、「不競不絿、不剛不柔」。此之謂也。簡、義之方也。 匿、 仁之方也。 剛、義之方也。柔、仁之方也。簡之爲言也、猶衡、大而罕者。匿之爲言也、猶匿慝、小而軫者。

説20「〔不簡不〕行也」。 簡則行矣。「不匿、 者 簡 也 於道也。「有大罪而大誅之、簡。 也。「簡、 小而軫者也。小而實大、大之者也。世子曰、「知軫之爲物也、斯 義之盡、簡也。 仁之盡、匿。大|義|加大者。 大仁加小者。 故義取 而弗|大|誅、不行也。有小罪而弗赦、 不辨於道也。 公然得矣」。軫者、 多也。 公然者、心道也。不周〔於〕匿者、不辨 〔也〕。言无所爭焉也。此之謂者、言仁義之和也。 强也。 而仁取匿。「詩云 大而罕者」。直之也。「匿爲言也、 義之方也。置、仁之方也」。言仁義之用心之所以異也。 絿者、 急也。 非强之也、 不競不〔絿〕、不剛不柔。 有小罪而赦之、匿也。 非急之也、 不辯於道」。匿者、 非剛之也、 此之謂也」。競 簡爲言、 非柔之 言仁行 有大罪 直之

非ず、之れを柔にするには非ざるなり。焉に争う所无きを言うな するには非ず、之れを急しくするには非ず、之れを剛にするには 謂なり」。競とは、 小に加うる者なり。 の心を用うるの 異なる所以を 言うなり。 言為るや、 のごとく、 ず。小罪有るも赦さざるは、道を弁えず。簡の言為るや、猶お衡 て之れを赦すは、匿なり。大罪有るも大いに誅せざるは、行なら きなり。公然とは、心の道なり。匿を周さざる者は、道に弁えざ を直にするなり。「簡は、義の方なり。匿は、仁の方なり」。仁義 るなり。 を弁えず」。匿すとは、 仁の小にして 鬱き者に行わるるを言うな 「軫の物為るを知るや、 斯ち公然として得たり」と。 軫とは、 「簡ならざれば行ならず」。 簡なれば則ち行う。 「匿さざれば、 仁の尽くせるは、匿なり。大義の大に加うる者なり。大仁の 小なるも実の大なるは、之れを大とする者なり。 此れの謂なりとは、仁義の和するを言うなり。 競からざれば絿しからず、剛ならざれば柔ならずと。此れの 「大罪有りて大いに之れを誅するは、 簡なり。 大にして罕なる者なり」。之れを直にするなり。「匿の 猶お慝を匿すがごとく、 小にして軫き者なり」。 之れ 強きなり。 故に義は簡に取り、仁は匿に取る。「詩に云 絿とは、 急しきなり。之れを強く 義の尽くせるは、 世子曰く、 小罪有り 簡な 道

之尊賢者〔也、後〕士之尊賢者也。
賢。君子知而擧之、謂之尊賢。君子從而事之、謂之尊賢。前王公者、能有取焉、小而軫者、能有取焉。索纑纑、達於君子道。謂之経幻君子集大成。 能進之、爲君子。 不能進、 各止於其〔里〕。大而罕

帛書「五行篇」の思想史的位置(浅野)

は、之れを賢を尊ぶと謂う。前に王公の賢を尊ぶ者ありて、後に挙ぐるは、 之れを 賢を尊ぶと謂う。 君子の従いて 之れに事うる纏纏は、君子の道に達す。之れを賢と謂う。君子の知りて之れを大ざれば、各おの其の里に止まる。大にして罕なる者も、能く焉わざれば、各おの其の里に止まる。大にして罕なる者も、能く焉君子は集きて大成す。能く之れに進めば、君子為り。進むこと能君子は集きて大成す。能く之れに進めば、君子為り。進むこと能

士の賢を尊ぶ者あり。

説21「〔君子集大成」。 之也。 理也。 也 也。「小」而軫者、 罕者、能有取焉」。大而罕者、言義也。能有取焉也者、 知而擧之、 |湯||之擧伊尹也。 擧之也者、 言其達於君子道也。 下。仁覆四海、 充其不藏欲害人之心、而仁覆四海。 而不然。「能進之、爲君子。弗能進、 而以人義。大成至矣、神耳矣。 金聲玉振之也。 ·君子從而事之」也〔者〕、猶顏子子路之事孔子也。 則爲君子耳矣。弗〔能〕進、各各止於其里。不藏欲害人、仁之 能行之也。「索纑纑、 知而弗事、 不受吁嗟者、 謂之尊賢」。 義襄天下、 而誠由其中心行之、亦君子已。 「大而 唯金聲〔而玉振之者〕、 然后己仁而以人仁、 己義 集也]者、 未可謂尊賢也。「前王公之尊賢者也、 能有取焉」。 能仁義而遂達於〔君子道〕、謂之賢也。「君子 義之理也。 君子知而擧之也者、 達〔於君子道。 誠擧之也。 **猶造之也、** 小而軫者、 人以爲弗可爲、|大|成|由至焉耳、 弗能進也、 充其不受吁嗟之心、 各止於其里」。 知而弗學、 謂之賢〕」。索纑纑也者、 **猶**具之也。 言仁也。 則各止於其里耳矣。 獨堯之 擧舜<u>也</u>、 事之者、 未可謂尊賢。 能進端、 能有取焉者 大成也者、 後士之倉 而義襄天

賢者也」。直之也。

覆う。 と謂うなり。「君子の知りて之れを挙ぐるは、 之れを賢を尊ぶと を言うなり。 取ること有りとは、能く之れを行うなり。 「索纑纑は、 は、 り。 に取ること有り」。小にして軫きとは、仁を言うなり。能く焉に と有り」。大にして罕なるとは、 義を言うなり。 能く焉に取るこ するを蔵さざるは、仁の理なり。 吁嗟に受けざるは、義の理な く之れに進めば、君子為り。進むこと能わざれば、各おの其の甲 す。大成の至りにして、神なるのみ。人の為す可からざるを為す お之れを具うるがごときなり。大成すとは、金声れて玉之れを振っ君子は集きて大成す」。集とは、猶お之れを造めるがごとく、猶 と有りとは、 能く之れを行うなり。「小にして軫き者も、能く焉 人を害せんと欲するの心を蔵さざるを充うれば、而ち仁は四海を に止まる」。能く端に進み、 を以て、大成由りて焉に至れるのみとするは、而ち然らず。「能 仁なれば而ち 人を以て 仁にし、 己れ義なれば 而ち人を以て義に むるなり。唯だ金声れて玉之れを振むる者にして、然る后に己れ 仁四海を覆い、義天下を襄け、誠に其の中心由り之れを行う 進むこと能わざれば、則ち各おの其の里に止まるのみ。其の 進むこと能わざれば、各各其の里に止まる。人を害せんと欲 亦た君子なるのみ。「大にして罕なる者も、能く焉に取るとまた。 其の吁嗟に 受けざるの心を 充うれば、 而ち義は天下を裏 之れを賢と謂う」。索纑纑とは、 仁義を能くして遂に君子の道に達するは、 能く端を充うれば、則ち君子為るの 其の君子の道に達する 之れを腎 君子の道

> なり。 賢を尊ぶ者ありて、 知るも事えざるは、 うるがごときなり。 ぐるなり。 の伊尹を挙ぐるがごときなり。之れを挙ぐるとは、 謂う」。君子の知りて 之れを挙ぐるとは、 「君子の従いて之れに事うる」とは、 猶お 顔子・子路の孔子に事 知るも挙げざるは、 後に士の賢を 尊ぶ者あり」。 之れを 直にする 之れに事うるとは、 未だ賢を尊ぶと謂う可からず。 未だ賢を尊ぶと 謂う可からず。 誠に之れに事うるなり。 猶お堯の舜を挙げ、 誠に之れを挙 「前に王公の 湯

不諾。心曰進、莫敢不進。心曰淺、莫敢不淺。 経22耳目鼻口手足六者、心之役也。心曰唯、莫敢不唯。心曰諾、莫

日わば、敢えて浅くせざること莫し。心進めと日わば、敢えて進まざること莫し。心浅くせよとえて唯せざること莫し。心諾せよと曰わば、敢えて諾せざること其目・鼻口・手足の六者は、心の役なり。心唯せよと曰わば、敢耳目・鼻口・手足の六者は、心の役なり。心唯せよと曰わば、敢

説22「耳目鼻口手足六者、 也 旦 者、悅臭味者也。手足者、悅佚愉者也。[心]也者、悅仁義者也。 不義則弗求弗食也。 天下之美聲色於此、 此數體者、 耳目鼻口手足六者、人||賤||幾|、 幾不勝看也、 皆有悅也。 [小]不勝大、 居而不閒尊重者、不義則弗爲之矣。 不義則不聽弗視也。 心之役也」。耳目也者、 而六者爲心役、 賤不勝貴也哉。故曰、 人體之小者也。心、 何(也)。日、 有天下之美臭味於[此]、 悅聲色者也。 心貴也。 人貴希 何居。

帛書「五行篇」の思想史的位置(浅野)

則投之、唯而不諾、 目)鼻口手足音聲貌色皆唯、 人體之大者也。 是莫敢不淺也。 不甚也。 心日深、 深淺有道矣。故父呼、口〔含〕食則吐之、手執〔業〕 〔莫〕敢不深。「心日淺、 故曰、 走而不趨。 君也。「心曰唯、莫敢不唯」。心曰唯、 是莫敢不唯也。 是莫敢不深也。 莫敢不淺」。深者、甚也。 諾亦然、 兄則不如是其甚 進亦然、退 軍

り、進も亦た然り、退も亦た然り。心深くせよと曰わば、敢えて 莫し」。心唯せよと曰わば、 故に曰く、君なりと。「心唯せよと曰わば、敢えて唯せざるとと の小なる者なり。心は、 勝たず、小は大に勝たず、賤は貴に勝たざるかな。故に曰く、心 則ち之れを為さざるなり。何の居 ず視ざるなり。天下の美なる臭味此に有るも、不義なれば則ち求 ければなり。天下の美なる声色此に有るも、不義なれば則ち聴か とと有るなり。而るに六者の心の役為るは、何ぞや。曰く、心貴 こと莫し」。深くすとは、 深くせざること莫し。「心浅くせよと曰わば、 な唯とするは、 の役なりと。耳目・鼻口・手足の六者は、 めず食わざるなり。居りて尊長なる者を間てざるも、不義なれば 者なり。心とは、仁義に悦ぶ者なり。此の数体の者は、皆な悦ぶ ぶ者なり。鼻口とは、臭味に悦ぶ者なり。手足とは、佚愉に悦ぶ 「耳目・鼻口・手足の六者は、心の役なり」。耳目とは、声色に悦 是れ敢えて 唯せざること 莫きなり。 人の貴希にして、人体の大なる者なり。 甚だしくするなり。 耳目・鼻口・手足の音声 ・貌色も皆 (據) ぞ。曰く、幾きは希きに 人の賤幾にして、人体 敢えて浅くせざる 浅くすとは、甚だ 諾も亦た然

> ること莫きなり。 しくせざるなり。深浅に道有り。故に父呼べば、口食を含まば則しくせざるなり。深浅に道りて離せず。是れ敢えて深くせざること莫きなり。兄に於けるはまれを吐き、手業を執らば則ち之れを投げ、唯して諾せず、走りては、口食を含まば則しくせざるなり。深浅に道有り。故に父呼べば、口食を含まば則しくせざるなり。

#### 経23 (侔而)知之、謂之進之。

**侔えて之れを知るは、之れを之れに進むと謂う。** 

説 23 他焉。 也。 源手足之性、 源耳目之性、 其所以受命也、循之則得之矣。 是侔之已。 集命焉耳。循草木之性、則有生焉、而无[好惡。循]禽獸之性、則 之也者、比之也。「天監(在)下、有命旣集」者也、 有好惡焉、而无禮義焉。 人)獨有仁義也、 進耳。「文王在上、 於昭于天」、此之謂也。文王 「侔而知之、 故執之而弗失、親之而弗離。 侔也。故侔人體而知其莫貴於仁義也、 而知其〔好〕聲色也。源鼻口之性、 謂之進之」。弗侔也、 而知其好佚愉也。 循人之性、 源[心]之性、 故卓然見於天、箸於天下、無 則巍然[知其好]仁義也。 侔則知之矣。知之則進耳。 故侔萬物之性、 進耳。 則巍然知其好仁義 而知其好臭味也。 天之監下也、

うるとは、 之れを比ぶるなり。「天監下に在り、 命有りて既く集体うれば則ち之れを知る。之れを知れば則ち進むのみ。之れを侔く「侔えて之れを知るは、 之れを之れに進むと謂う」。 侔えざるも、「焼えて之れを知るは、 之れを之れに進むと謂う」。 悸る

離れず。故に卓然として天に見われ、天下に箸かなるは、 うるのみ。故に万物の性を侔えて、人の独り仁義有るを知るは、 わば、 を知るは、 仁義を好むを知るなり。故に之れを執りて失わず、之れに親みて 佚愉を好むを知るなり。心の性を源ぬれば、則ち巍然として其の を源ねて、其の臭味を好むを知るなり。手足の性を源ねて、其の 文王は耳目の性を源ねて、其の声色を好むを知るなり。鼻口の性 進むのみ。「文王上に在り、於天に昭わる」とは、此れの謂なり。 所以に循わざるも、之れに循わば則ち之れを得る。是れ之れを侔 に循わば、 (就)く」とは、天の下を監るや、命に集(就)くのみ。草木の性 則ち巍然として其の仁義を好むを知るなり。其の命を受くる 侔うればなり。故に人体に侔えて其の仁義より貴きもの莫き 則ち焉に好悪有るも、而して焉に礼義无し。人の性に循わ 則ち焉に生有るも、而して 好悪无し。 禽獣の性に循 進むのみ。 他無無

経24譬而知之、謂之進之。

譬えて之れを知るは、之れを之れに進むと謂う。

不積也。譬比之、而知吾所以不如舜、進耳。而不如舜之仁、不積也。舜有義、而我〔亦有義〕、而不如舜之義、后之與山也、丘之所以不[如]名山者、不積也。舜有仁、我亦有仁、説4「譬而知之、謂之進之」。弗譬也、譬則知之矣。知之則進耳。譬

れを比べ、吾が舜に如かざる所以を知るは、進むのみ。 譬えて之に、而して舜の義なるに如かざるは、積まざればなり。舜に仁有りて、我れも亦た仁有るに、而して舜の仁なるになり。舜に仁有りて、我れも亦た仁有るに、而して舜の仁なるになり。舜に仁有りて、我れも亦た仁有るに、而して舜の仁なるに「譬えて之れを知るは、之れを之れに進むと謂う」。譬えざるも、「譬えて之れを知るは、之れを之れに進むと謂う」。譬えざるも、「譬えて之れを知るは、之れを之れに進むと謂う」。譬えざるも、「譬えて之れを知るは、之れを知るは、進むのみ。

経25喩而知之、謂之進之。

喩して之れを知るは、之れを之れに進むと謂う。タタ

説25 「喩而〔知〕之、 之側、 之、 耳。 爲諸。 哉 輾轉反側」、言其甚〔急也〕。 [急]如此其甚也、 交諸父母之側 喻之也者、 思色也。「求之弗得、 亦弗爲也。〔畏〕父兄、 其殺畏人、 則有死弗爲之矣。交諸兄弟之側、 謂之進〔之〕」。 自所小好、 寤寐思伏」、 言其急也。 「悠哉、 喻乎所大好。「窈窕〔淑女、 弗喩也、 喩則知之〔矣〕。 禮也。由色喩於禮、 亦弗爲也。 交(諸)邦人 知之則 悠 進

淑女は、寤寐に之れを求む」とは、色を思うなり。「之れを求むとは、小しく好む所自り、大いに好む所に喩すなり。「窈窕たる喩さば則ち之れを知る。之れを知れば則ち進むのみ。之れを喩す「喩して之れを知るは、之れを之れに進むと謂う」。喩さざるも、「。

は、礼なり。色由り礼に喩すは、進むのみ。
は、礼なり。色由り礼に喩すは、進むのみ。
とは、其の甚だ「悠なるかな、悠なるかな、輾転として反側す」とは、其の甚だののの側に交わるは、諸を為すか。則ち死有るも之れを為さず。
なると、かた為さざるなり。諸と邦人の側に交わるも、亦た為さざるなり。諸と邦人の側に交わるも、亦た為さざるなり。諸と邦人の側に交わるも、亦た為さざるなり。則ち死有るも之れを為さず。

爾の心を貳にする毋れ」と。此れの謂なり。 機ありて之れを知るは、 天なり。 詩に曰く、「上帝汝に臨めり、

い。 で齎うなり。爾の心を貳にする毋れとは、俱に之れを醆とするなに齎うなり、爾の心を貳にする毋れ」。上帝汝に臨むとは、 磯を之れた。 た\*\* に齎うなり。爾の心を貳にする毋れ」。此帝汝に臨むとは、 磯を之れ に齎うなり。爾の心を貳にする毋れとは、人な。 に齎うなり。爾の心を貳にする毋れとは、後とは、数を齎うなり。唯だ

経27天生諸其人、天也。 其人施諸〔人、 人〕也。 其人施諸人、 不得其

帛書「五行篇」の思想史的位置(浅野)

人、不爲法。

り。其の人諸を人に施すも、其の人を得ざれば、法と為さず。天諸を其の人に生ずるは、天なり。其の人諸を人に施すは、人な

〔爲法〕矣。 得其人、不爲法」。 言所施之者、不得如散宜生 閎夭者也、 則弗人、〔人〕也」者、如文王之施諸閎夭散宜生也。「其人施諸人、不説27「天生諸其人、天也」。天生諸其人也者、如文王者也。「其人施諸

宜生・閎夭の如き者を得ざれば、則ち法と為さざるを言う。すも、 其の人を得ざれば、 法と為さず」。之れを施す所の者、散文王の諸を閎天・散宜生に施すが 如きなり。「其の人諸を人に施は、文王の如き者なり。「其の人諸を人に施すは、人なり」とは、「天諸を 其の人に生ずるは、 天なり」。 天の諸を 其の人に生ずと

[好]禮者也。聞〔道〕而樂、有德者也。
経28聞君子道而悅、好仁者也。聞道而〔威、好〕義者也。聞道而恭、

り。道を聞きて楽しむは、徳有る者なり。は、 義を好む者なり。 道を聞きて 恭しくするは、 礼を好む者な君子の道を 聞きて悦ぶは、 仁を好む者なり。 道を 聞きて威るる

説28「聞君子道而悅者、好仁者也」。道也者、 天道也。言好仁者之聞

樂也者、 以之其禮也。 也者、 者、天道也。 君子道、 好義者也」。好義〔者〕之聞君子道、 形也。 和 而以之其仁也。 和者、 言好德者之聞君子道、 故能恭。恭者、 「聞道而恭、 德也。 故能悅。悅也者、 好禮者也」。 形也。「聞道而樂、有德者也」。道也 而以之其〔義也〕。 故能威。威 而以夫五也爲一也。故能樂。 言好禮者之聞君子道、而 形也。「聞君子道而威

楽しむは、 くや、 く楽しむ。 子の道を聞かば、而ち夫の五を以て一と為すを言うなり。 故に能く恭しくす。 好む者の君子の道を聞かば、而ち以て其の礼に之くを言うなり。 わるるなり。「道を聞きて恭しくするは、礼を好む者なり」。礼を 聞きて威るるは、 うなり。故に能く悦ぶ。 悦ぶとは、 形わるるなり。 「君子の道を | 君子の道を 聞きて 悦ぶは、 仁を好む者の君子の道を聞かば、 而ち以て其の義に之くなり。 徳有る者なり」。道とは、 楽しむとは、和なり。和とは、 義を好む者なり」。 恭しくすとは、 仁を好む者なり」。道とは、天道な 故に能く威る。威るとは、形 形わるるなり。「道を聞きて 天道なり。徳を好む者の君 義を 好む者の君子の道を聞 而ち以て其の仁に之くを言 徳なり。 故に能

るのは衍文であろうとする龐朴氏の説に従い、釈文中からは削除して置 ている。 一也。 以上が、 和也者、 □約也。 しかし、 帛書「五行篇」の全文である。 小體絲絲然、 同於仁(義)、仁義心也。 内容的には説19の一節と近似しており、ここに所属す 不困於心也。 和於仁義也。 同則善耳」との文章が接続し なお説22の末尾には、 仁義同者、 與心若 「和則

いた。

Ξ

くつかの視点から、「五行篇」の思想的特色を抽出してみたい。 本章では、「五行篇」の 学派性を 明らかにする作業の一環として、い

なかったのである。

みる。 る。 どに散見するが、 の文献からは全くその存在を確認できなかった、 目を掲げ、これのみを明確に五行と称している。 これに対し「五行篇」では、仁・義・礼・智・聖なる五種の倫理的徳 この五行に対する言及は、経1・経3・経18・説18・経19・説19な と謂い、内に形われざる、之れを行と謂う。聖の内に形わるる、之 に形われざる、 る、之れを行と謂う。義の内に形わるる、之れを徳の行と謂い、 行と謂う。 仁の内に形わるる、之れを徳の行と謂い、内に形われざる、 智の内に形わるる、之れを徳の行と謂い、 最も記述内容のまとまっている経1を、 之れを行と謂う。 礼の内に形わるる、 極めて特異な思想であ かかる五行説は、 之れを徳の行 内に形われざ 以下に掲げて 之れを 内

は、人道なり。徳とは、天道なり。つ和すれば之れを 徳と謂う。 善とつ和すれば之れを 徳と謂い、 四行和すれば 之れを善と謂う。 善とれを徳の行と謂い、内に形われざる、之れを行と謂う。徳の行、五

る「行」よりも上位に置いている。 の徳目が、目に見える外形として、身 が内なる心に発現した境地を、帛書は「徳之行」と呼んで区別し、単名 を、帛書では単に「行」と称している。 これに対して、これらの徳目 が内なる心に発現した境地を、帛書は「徳之行」と呼んで区別し、単名 は仁義より生ず」(説19)「仁義は礼智の由りて生ずる所なり」(経18・説 は仁義より生ず」(説19)「仁義は礼智の由りて生ずる所なり」(経18・説 る「行」よりも上位に置いている。

ぞれ内なる心を場として、発現していなければならぬのである。 との「内に形わるる」か、「内に形われば」と説かれる「和」へと移行していく前段階である。その「和」とは、「和するとは、猶お五声の和するがごときこと有るなり。同ずとは、□約なり。心に与すること一の若きなり。夫の四を捨てて、四者の善心に同ずるを言うなり。同ずるは善の至りなり」(説19)と解問が心中で和合するためには、まずその前段階として、各徳目がそれぞれに身体的・形式的・外面的要素を一切捨象して、心の中で一つに融合・同化する状態を指す。すなわち、各切捨象して、心の中で一つに融合・同化する状態を指す。すなわち、各でおりに、各徳目がそれでするは、当時とは、「五つ和すれば」とか、「内に形われざる」かの区別を、より詳しての「内に形わるる」か、「内に形われざる」かの区別を、より詳していなければならぬのである。

て、其の心を独にす」(説8)「体を流す」(説3)とか、「夫の五を以て一た段階においては、「独とは、体を捨つるなり」(説7)「其の体を捨てこのように、五種の徳目すべてが心中に顕現し、さらに一つに同化し

言明している。 
言明している。 
さ為す」「夫の五を捨てて其の心を慎む」「一とは、夫の五一心を為すなと為す」「夫の五を捨てて其の心を慎む」「一とは、夫の五一心を為す」(説2)などとも説かれるごとく、 
り」(説7)「夫の五を捨てて其の心を慎む」「一とは、夫の五一心を為すな 
と為す」「夫の五を捨てて其の心を慎む」「一とは、夫の五一心を為すな

「五行篇」は、 仁・義・礼・智の四行が 内面化して心中に和合した段階 因は、 側を、 「五行篇」はさらに別の格差を設定せんとする。帛書は、 に和合した段階が、徳であり天道であって、後者は前者に優越する、と は天道を知る」(経18)といった思考を参照すれば、この両者を分かつ要 の構図を描くのである。 が、善であり人道であり、仁・義・礼・智・聖の五行が内面化して一心 あり人道であると規定している。「聞きて之れを知るは、 点では同じでも、「五つ和し」た 場合と「四行和し」た 場合との間 以上が、「徳之行」と単なる「行」との格差であるが、 徳であり天道であると規定する一方、「四行和す」る側を、 聖なる徳目が含まれるか否かにあることが判明する。 「五つ和す」る 聖なり。 心中に れする

以上解説してきたように、外形に留まるか、内面化にまで至るか、あ

存在する。 訳とする五行説を展開する点に、帛書「五行篇」の第一の思想的特色がいった修養段階の差をその内部に設定しつつ、仁・義・礼・智・聖を内るいは四行の和合に留まるか、五行すべての和合にまで到達するか、と

われてくるが、まず最初に、 帛書が仁を如何 に説明するか を見てみよこうした特色は、仁・義・礼・智の四行に対する性格規定に如実に現には、外に対する内の優位を主張せんとする思考方法である。 第二の特色は、常に内・外の区分を立てながら論理を展開し、最終的

るなり。仁の気なり」と解説する。

を愛し、其の継ぎて人を愛するは、仁なり。はすは、親しむなり。親しみて之れを篤くするは、愛するなり。父ばすは、親しむなり。親しみて之れを篤うるなり。戚いて之れを信め。中心焉を悦びて、兄弟に遷すは、歳うるなり。戚いて之れを信顔色・容貌の恋恋なるは、 其の中心を以て 人と交わりて、 悦ぶなこれと同様の思考は、つぎに挙げる経14にも展開される。

感情こそが、最終的に仁へと至る端緒と規定される。したがって「五行やはりここでも、他者を激しく恋慕し、その存在を喜悦する「中心」の

具現する。かくして、自己の信念が本来の姿のままに実行に移されると なり」と明示する。 で、 き、そこに義が具体的行為として顕現すると言うのである。 形成する。そしてこの純粋な精神は、外界への断乎とした行動となって れることなく、本質のみを忠実に凝視し続けんとする、 と進展する。さらにこの強固な意志は、枝葉末節の二義的事象に惑わさ 断を本然のままに 発露させんとする 心情を 形成する。 る過程を、「直ならざれば泄くさず、 泄くさざれば果たさず、 果たさざ 義の場合も、義に辿り着く端緒は、真正直な感情・判断にこそあるわけ は、いかなる恐怖や障害にもたじろいだり屈したりせぬ、果敢な意志へ らば、それは、中途で外圧にねじ曲げられることなく、 れば簡ならず、簡ならざれば行わず、行わざれば義ならず」と述べる。 これによると、不純な思惑を排除した真直な感情・判断を形成したな ではつぎに、義なる徳目に関してはどうであろうか。 説18はその連続性を、 「直とは、 其の中心を直にするなり。 ついでこの心情 透徹した精神を 自己の感情や判 経11は、 故にやはり 義の気

は、行うなり。貴を貴び、其の等りて賢を尊ぶは、義なり。を以て大道を害せざるは、簡なり。大罪有りて大いに之れを誅するるは、泄くすなり。泄くして強禦を畏れざるは、果たすなり。小道のは、泄くすなり。泄くして強禦を畏れざるは、果たすなり。小道の過程を弁えて正しく之れを行うは、直なり。直にして之れを遂ぐれと同様の思考は、つぎに掲げる経15にも記述されている。

発揮に求められている。説15は、これを以下のごとき具体例を挙げて詳ことにおいても、 最終的に 義に到達しうる端緒は、「中心」の真正直な

設する

なり。吁嗟するを悪みて吁嗟に受けず。正しく之れを行うは、直るなり。吁嗟するを悪みて吁嗟に受けず。正しく之れを行うは、直天下の美なる飲食品に有り。吁嗟して之れを予うるも、中心迷わざ

ことこそが「直」である、と言うわけである。「中心」が「迷わず」形成した その感情や判断を、 そのまま実行に移す乎それを拒絶する。 それは、 他者への 乱暴な態度を 憎むが故である。さあ食え、と与えられたならば、たとえいかなる美食であろうとも、断

定されるのである。 ている。かくして義も、仁と全く同様に、内なる心より発する倫理と規(経15)良知・良能が具備していることが、こうした論理の大前提となっは何が義であり、 何が 不義で あるかを 弁別する 能力、「焉を弁える」はの具体例からも 明瞭なように、 すでに最初の段階から、「中心」にこの具体例からも 明瞭なように、 すでに最初の段階から、「中心」に

ざれば恭しからず、恭しからざれば礼ならず。遠くせざれば敬わず、敬わざれば厳れず、厳れざれば尊ばず、尊ば

「外心」について、説16は以下のような解説を加える。 おたに「外心」なる術語を用いて、「遠心」を説明し直している。この人と交わるは、遠くするなり。遠くして之れを若るは、敬うなり」と、と交わるは、遠くするなり」(説12)との記述により、それが「心を遠とれによれば、最後に礼に到達する端緒は、「遠くす」る点にある。「心とれによれば、最後に礼に到達する端緒は、「遠くす」る点にある。「心

外心とは、他心有るには非ざるなり。同じ之の心なり。而して外心

者なり。外心とは、其の眉廓然たる者なり。之の心交わるに遠くすと謂うこと有り。而して中心と謂うこと有り。中心とは、娛然たる

る者を言うなり。

の馴れ馴れしさを排除せんとする、心の働き方を指す。 (説16)とも換言されるごとく、他者との間に一定の距離を保ち、他者へく交わるは、礼なり」(経16)とか、「博(泊)くするとは、弁つなり」く交わるは、礼なり」(経16)とか、「博(泊)くするとは、弁つなり」く交わるは、礼なり」(経16)とか、「博(泊)くするとは、弁つなり」と、、「恭しくして博(泊)とうとする。 とり、 (説16)とも換言されるごとく、他者との間に一定の距離を保ち、他者への馴れ馴れしさを排除せんとする、心の働き方を指す。

に、留意して置く必要があろう。

に、留意して置く必要があろう。

に、留意して置く必要があろう。

に、留意して置く必要があろう。

に、留意して置く必要があろう。

に、留意して置く必要があろう。

は、四行から浮き上った不安定さを露呈せざるをえない。こうした智の分類上は、仁・義・礼との連続性におけるよりは、聖よりも一段劣っに反して、智だけは能力に主眼を置く徳目だからである。そこで智の具体的性質は、仁・義・礼との連続性におけるよりは、聖よりも一段劣っ体的性質は、仁・義・礼との連続性におけるよりは、聖よりも一段劣った能力として、智だけは能力に主眼を置く徳目だからである。そこで智の具体的性質は、仁・義・礼との連続性におけるよりは、聖よりも、

帛書「五行篇」の思想史的位置(浅野)

限っては、そうした様式での専論は展開されることがない。のごとく、ほぼ同様の形式を踏む専論部分が存在するのに対して、智に落ち着きの悪さを反映してであろう、仁・義・礼三者については、前引

を検討してみる。 を検討してみる。 を検討してみる。

り。赫赫たるは、聖なり。(経17) り。赫赫たるは、聖なり。(経17) り。赫赫たるは、聖なり。明明たるは、智なり。明君子の道なるを知らざるは、之れを智ならずと謂う。賢人を見るも其の有徳なるを知らざるは、之れを聖ならずと謂う。君子の道を聞くも其賢人を見ざるは、之れを明らかならずと謂う。未だ嘗て未だ嘗て君子の道を聞かざるは、之れを聡からずと謂う。未だ嘗て

と揚言するのは、その人間の心中に、そもそも賢人ではない自己への内さて、多くの賢人に出会っていながら、「未だ嘗て賢人を見ず」(経17)

類似しているであろう。 ただし、「智ならざれば仁ならず」(経13)との経文を説13が解説するのととがある、発せられた後には、側面から心の発露の形態を規制するのととながらも、発せられた後には、側面から心の内より発する愛情を、ら、同じく内から外に向う方向性を持ちながらも、智は仁や義よりも、ら、同じく内から外に向う方向性を持ちながらも、智は仁や義よりも、ながらも、発せられた後には、側面から心の発露の形態を規制するのとながらも、発せられた後には、側面から心の発露の形態を規制するのとながらも、発せられた後には、側面から心の発露の形態を規制するのとながらも、発せられた後には、側面から心の発露の形態を規制するのとながらも、発せられた後には、側面から心の発露の形態を規制するのとながらも、発せられた後には、側面から心の発露の形態を規制するのとながらも、発せられた後には、側面から心の発露の形態を規制するのとながらも、発せられた後には、側面から心の発露の形態を規制するのとながらも、発せられた後には、側面から心の発露の形態を規制するのとながらも、発せられたりには、側面から心の発露の形態を規制するのと

18・説印)といった先後関係・親子関係よりすれば、仁・義の側に価値ずる所なり」(経18・説18・経19・説19)とか、「礼智は仁義より生ず」(説さ、なおその間に、内に重点のある仁・義二行と、相対的に外に傾斜する、なおその間に、内に重点のある仁・義二行と、相対的に外に傾斜するのように観てくると、「五行篇」は仁・義・礼・智四行のすべてにこのように観てくると、「五行篇」は仁・義・礼・智四行のすべてに

後にまた種々の角度から触れるように、かかる思考類型は、「五行篇」でに明確なところである。ここでは、四行のみを具体例に考察したが、に形わるる」徳の行と、「内に形われざる」行との優劣関係からも、す故に「五行篇」は、内と外の区分を立てて四行の性格を規定しなが的優位性が与えられていることに、疑問の余地はないであろう。

全体に一貫する特色となっている。

「五行篇」の思想的特色の第三は、その全体を覆う強烈な 唯心主義、下五行篇」の思想的特色の第三は、その全体を覆う強烈な 唯心主義、アルの悦び无ければ則ち中心の悦び无く、中心の悦び无ければ則ち中心の悦び无く、中心の悦び无ければ則ち中心の悦び无く、中心の光が、まず唯心主義の側から検討してみよう。 おいれば則ち中心の聖无く、中心の望无ければ則ち中心の悦び无ければ則ち中心の悦び无ければ則ち安んぜず、安んぜざれば則ち中心の悦び无ければ則ち安んぜず、安んぜざれば則ち中心の悦び无ければ則ち安んぜず、安んぜざれば則ち楽しまず、楽しまざれば則ちである。 (経2)

最後は徳なる至高の境地に到達しうると言うのである。とすれば、倫理とれら「中心」の心境を段階を追って修得・実現して行くことにより、を知る」(経18)かの違いである。これは手段・方法の相違であるが、残を知る」(経18)かの違いである。これは手段・方法の相違であるが、残を知る」(経18)か、「聞きて之れ系統の修養過程が示される。両者の間の差異は、二番目に位置するのが系統の修養過程が示される。両者の間の差異は、二番目に位置するのが系統の修養過程が示される。両者の間の差異は、二番目に位置するのが系統の修養過程が示される。両者の間の差異は、二番目に位置するのが系統の修養過程が示される。とすれば、倫理とれば、優→聖かとの一

篇」の唯心主義的傾向を顕著に示す一例である。 的修養は、 ひたすら心の内部において進められ完成するわけで、「五行

みに至る。君子は其の独を慎むなり。(経7) 及ばず、泣涕雨の如し」。能く其の羽を差池し、然る后に能く哀し たい、其の羽を差池す。之の子子に帰る。遠く野に送る。瞻望 なりて、然る后に能く君子為り。 君子は其の独を慎むなり。「燕燕 のので至る。君子は其の独を慎むなり。「燕燕

ぬよう戒慎すべし、との意に解釈されてきた。学篇や中庸篇にも見えるが、従来これらは、独居の際にこそ放恣に陥らら、「君子慎其獨也」との結論を導きだす。同様の表現は、『礼記』の大作者は、『詩経』曹風・鳲鳩と 邶風・燕燕の一節を援引し、 その双方か

純粋な心情のように。 己の身体に発現する仁・義・礼・智・聖の形式性をことごとく捨象し、 内なる心への集中・専一に慎め、との意味にほかならない。つまり、自 らも明瞭なごとく、「五行篇」での「愼獨」は、 う。 に見送らんと高く低く飛び続ける二羽の燕の、 海に死場所を求め、哀しみに尾羽をざんばらに乱しながら、互いを冥界 ただ内なる一心のみが独立する境地に至れ、と言うのである。 是れを之れ独と謂う。 独とは、 体を捨つるなり」(同)といった 解説か は一に之るなり」(説7)とか、「内に至る者の外に在らざるを言うなり。 しかし、「其の独を慎むとは、 君子然る后に一なり。一とは、 夫の五を捨てて其の心を慎むの謂を言 夫の五一心を為すなり。 今生の別離に感窮まった 心を肉体から分離させ、 然る后に徳

めて、人は天徳を獲得できるからである。が一心に溶解・凝縮する段階にまで進まねばならぬ。そこに至ってはじ脱却して、身体的・外形的側面を一切かなぐり捨て、内面化された五行脱却して、身体的・外形的側面を一切かなぐり捨て、内面化された五行に、まずはその人物の言動・立ち居振る舞仁・義・礼・智・聖の五行は、まずはその人物の言動・立ち居振る舞

明言する。

(経8) 君子の徳を為すや、与に始むること有るも、与に終うること无し。君子の善を為すや、与に始むること有りて、与に終うること有り。類似の思考は、続く経8・説8にも展開される。

べて捨象され、 開始されながらも、 行が内心で調和した段階が善に、さらに聖を加えた五行が内心で調和し つまり聖が加わる系統では、同じく身体的・形式的要素を伴って修養が 全に払拭し切れぬ形で修養が終了する。これに反し「徳を為す」場合、 た段階が徳に、 なり。徳とは、 和すれば之れを徳と謂い、四行和すれば之れを善と謂う。善とは、 形式的側面を伴って倫理的修養が開始され、最後もまた、それらを完 経8は、「爲善」と「爲徳」との差異を述べる。この善と徳は、「五つ 无しとは、 始むること有るとは、其の体と与に始むるを言う。与に終うること 徳を為すや、 君子の善を為すや、 其の体と与に始め、 それぞれ該当する。そして「善を為す」場合は、身体的 天道なり」(経1)との定義に従えば、仁・義・礼・智四 もはや身体を伴侶とせぬ専一なる心のみが独立する。徳 其の体を捨てて其の心を独にするを言うなり。(説8) 与に始むること有るも、 やがて修養が完成・終結する時点では、それらはす 与に 始むること 有りて、 其の体と与に終うるを言うなり。「君子の 与に 終うること无し」。 与に 与に終うること有 人道

以下に掲げる経22も、また別の論点から、身体に対する心の優越性をはり身体に対する心の全き優位を説く、極端な唯心主義の宣言である。(天道)と善(人道)との優劣関係はすでに明白であるから、これもや

ば、敢えて浅くせざること莫し。し。心進めと曰わば、敢えて進まざること莫し。心浅くせよと曰わし。心進めと曰わば、敢えて進まざること莫し。心浅くせよと曰わば、敢えて諸せざること莫し。心唯せよと曰わば、敢え耳目・鼻口・手足の六者は、心の役なり。心唯せよと曰わば、敢え

いよ絶対的なものとなる。 判明する。 ば、 を執りて失わず、之れに親しみて離れず」(説23)との解説をも参照すれ 性を源ねて、其の声色を好むを知るなり。鼻口の性を源ねて、 できるのは心だけであるといった、両者の能力的格差に由来することが の性を源ぬれば、則ち巍然として其の仁義を好むを知るなり。 を好むを知るなり。 は単に、 ここで作者は、心こそが身体の各部分を使役する君主と規定する。 実はそうした君臣関係は、 指揮命令系統の序列に 着目した論理であるが、「文王は耳目の かかる論拠の付与により、 手足の性を源ねて、其の佚愉を好むを知るなり。 価値的により上位のもの(仁義) 身体に対する心の優越性は、 故に之れ 其の臭味 ح

に挙げる説6は、その具体的様相をわれわれに開示する。この徹底した唯心主義は、さらに強烈な神秘主義へと移行する。つぎ

下子軽く翟を思わば、路人は斬らるるに如び、柳下子其の斬らるる「軽ければ則ち形わる」。形わるとは、其の思う所を形わすなり。柳「聖の思うや軽し」。思うとは、天を思うなり。軽しとは尚るなり。

て夏の盧を得るがごときなり。猶お孔子の軽者の鼓するを聞き歌しとは、聖の耳に蔵する者なり。猶お孔子の軽者の鼓するを聞き所を忘れざるなり。聖の心に結ぶ者なり。「忘れざれば則ち聡し」。るるを言うなり。「形わるれば則ち忘れず」。忘れずとは、其の思うに如ばんとするを見るや、路人は流さるるに如る。其の思いの形わ

「智の思うや長し」(経6)などと、連続して思念凝集の必要性を説く。らざれば、思い軽くすること能わず」(経5)、「仁の思うや精らなり」れず」(経4)とか、「仁ならざれば、思い精らにすること能わず、聖な察らかならず、思うこと長からざれば得ず、思うこと精らならざれだ経4・経5・経6は、「智は思わざれば得ず。 思うこと精らならざれだ

待っていた罪人は、まさに斬刑に処せられんとした。遙かにその姿を想 音声を耳に想起したとたん、 下恵は、 とからともなく彼の眼前に出現したと言う。つまり柳下恵や孔子は、 されたと言う。また孔子の場合は、軽装の歩兵が進撃の合図に鼓噪する 功績を挙げて栄達せんことを思念した。すると、遠く離れた獄で判決を たりできる、と主張する。 所で自己の願望を実現させたり、 凝縮した念力は、 制約を突破して、 の思念を精密に内なる心に凝集させたので、その想念はあらゆる時空 . 浮かべた柳下恵が、 そもそも、 説6は、これらの論旨を承け、一心不乱に天を思念するならば、 あるとき天に対し、 人間が時間や空間に拘束されるのは、 時間的・空間的障壁を一挙に乗り越え、遠く離れた場 たちどころに外界に実現した、 憐憫の情を催すと、今度はその囚人は流罪に減刑 例えば、 鋭利な名剣として知られる夏の盧剣が、 羽根飾りで覆った高級車(翟)、すなわち 遠方より自己の欲する対象を招き寄せ 春秋時代に魯の司法長官を務めた柳 その身体性の故にほ と述べるのである。 その 天 سط

26

秘主義を鼓吹するのである。りうる。かくして「五行篇」は、唯心主義と表裏一体の形で、強烈な神りうる。かくして「五行篇」は、唯心主義と表裏一体の形で、強烈な神ば、もとより人は、時空がもたらす一切の制約を超越し、全く自由となかならない。そこで、「其の体を捨てて 其の心を独にす」(説8) るならかならない。そこで、「其の体を捨てて 其の心を独にす」(説8)

つが、ここでは、とりわけ天人相関が顕著に現われる部分を考察してみ唯心主義や神秘主義と多く重複するため、截然とは分かちがたい面を持なわち天人相関思想の存在を指摘することができる。これは、前述した「五行篇」の思想的特色の第四としては、天に対する積極的姿勢、す

の心を貳にする毋れ」と。此れの謂なり。(経26) 磯ありて之れを知るは、 天なり。 詩に曰く、「上帝汝に臨めり、爾

る

なり。爾の心を貳にする毋れとは、倶に之れを磯とするなり。(説り、爾の心を貳にする毋れ」。上帝汝に臨むとは、磯を之れに齎う徳を有つ者にして、然る后に醆ありて之れを知る。「上帝汝に臨め「磯ありて之れを知るは、天なり」。磯とは、数を齎うなり。唯だ天

とく、将来の禍福・吉凶を告げる天の予兆を意味する。 とく、将来の禍福・吉凶を告げる天の予兆を意味する。 で、 未来を予告すると述べる。 職とは、「楚人は鬼を畏れ、越人は職を信ず」(『呂氏春秋』 異宝篇)とか、「大いに世の盛衰を並せ、因りて其の信ず」(『呂氏春秋』 異宝篇)とか、「大いに世の盛衰を並せ、因りて其の情がといい。「天徳を有つ者」、経26は、『詩経』 大雅・大明の一節を解釈する形で、「天徳を有つ者」、

ただし、「磯とは、 数を齎うなり」との解説からして、 ここでは特に

疑念をも抱かず、心からその予告を信ずる態度が要求される。 「聖人は天道を知る」(経18)とか、「徳有れば則ち国家興る」(同)と語られるのは、そのためである。また「之れを聞きて遂に其の天の道なるられるのは、そのためである。また「之れを聞きて遂に其の天の道なるを知るは聖なり」(説18)「道とは導びく所なり」(同)との表現から推測を知るは聖なり」(説18)「道とは導びく所なり」(同)との表現から推測を知るは聖なり」(説18)「道とは導びく所なり」(同)との表現から推測を知るは聖なり」(説18)「方徳を有つ者」には、上帝の言に微塵の形でもたらされる。もとより「天徳を有つ者」には、上帝の言に微塵の形でもたらされる。もとより「天徳を有つ者」には、上帝の言に微塵の形でもたらされる。もとより「天徳を有つ者」には、上帝の言に微塵の形でもたらされる。もとより「天徳を有つ者」には、上帝の言に微塵の形でもたらされる。もとより「天徳を有つ者」には、上帝の言に微塵の形でもたらされる。もとより「天徳を有つ者」には、上帝の言に微塵の形でもたらされる。もとより「天徳を有つ者」には、上帝の言に微塵の形でもたらされる。

帝の言を他者に伝達する際の留意事項にも触れる。 さらに「五行篇」は、王朝の暦数を唯一人予知できた人物が、その上

天の如き者を得ざれば、則ち法と為さざるを言う。(説幻) 其の人を得ざれば、法と為さず」。之れを施す所の者、散宜生・閎の諸を閎天・散宜生に施すが如きなり。「其の人諸を人に施すも、文王の如き者なり。「其の人諸を人に施すは、人なり」とは、文王「天諸を其の人に生ずるは、天なり」。天の諸を其の人に生ずとは、「天諸を其の人に生ずるは、天なり」。

であるが、無論その理由は、彼だけが「有天徳」なる資格を備えているさて、 当然彼らの下位には、 予言を 聞いても 決してそれを「法と為さざて、 当然彼らの下位には、 予言を 聞いても 決してそれを「法と為さざる」、 圧倒的多数の 凡庸な人間の存在が想定されているから、結局この 高」、 圧倒的多数の 凡庸な人間の存在が想定されているから、結局この さて、 上帝の予言を直接に 聞けるのは、 文王のように天賦の才に恵まれ上帝が磯を告げる対象に選択するのは、 文王のように天賦の才に恵まれ

る。 要な意味を持つ 諸概念を、倫理と 結合させる思考を 加えることができ『五行篇』の 思想的特色の第五としては、 気・性・理など思想史上重

まず以下に、気に関する資料を列挙してみる。

- (1)「恋わざれば悦ばず」。恋とは、勉むるなり。仁の気なり。(資
- の気なり。(説11)(2)「直ならざれば泄くさず」。直とは、 其の中心を 直にするなり。

義

- 恭しくして后に礼なり。礼の気を以うること有るなり。(説12)3「遠くせざれば敬わず」。心を遠くするとは、礼の気なり。(中略)
- れに敬むは、礼の気なり。(説18) れなり」。 既に之れに安んじて止まり、 而して又た愀愀然として之礼なり」。 既に之れに安んじて止まり、 而して又た愀愀然として之心に敬むは、として之れを行うは、義なり」。 君子の 道とする所を知りて懶然
- た愀愀然として之れに敬むは、礼の気なり。(説19)の気なり。「行いて之れに敬むは、礼なり」。既に之れを行いて、又の気なり。「行いて之れに安んじて、愀然として之れを行うは、義嫖然として之れに安んずるは、仁の気なり。「安んじて之れを行うに、「知りて之れに安んずるは、仁なり」。君子の道とする所を知りて

(5) 気には、 も使用される。「五行篇」の作者は、 ほとんど他の文献に類例がなく、「五行篇」の一つの特色を成している。 心の在り方を表示する。これら「仁氣」「義氣」「禮氣」等の術語群は、 それではつぎに、 礼(3)4(5)などの徳目と結合し、各々の倫理を実践する際に特徴的な わば、 の性を侔えて、人の独り仁義有るを知るは、 草木の性に循わば、 を知るなり。(中略)故に人体に侔えて其の仁義より貴きもの莫きを むを知るなり。心の性を源ぬれば、則ち巍然として其の仁義を好む は耳目の性を源ねて、 に循わば、 其の臭味を好むを知るなり。 元来気息の意味があり、転じて人の精神状態を指す概念として 則ち巍然として其の仁義を好むを知るなり。 則ち焉に好悪有るも、 倫理と本性論との結合状況を検討してみよう。 則ち焉に生有るも、而して好悪无し。禽獣の性 其の声色を好むを知るなり。 さらにこの気を、 手足の性を源ねて、 而して焉に礼義无し。 進むのみ。(中略)文王 (中略) 故に万物 鼻口の性を源ね 仁(1)(5)や義(2)(4) 其の佚愉を好 人の性に循

める性善説の立場を取っていると言える。 なる術語こそ使用せぬものの、 の心にのみ授けた本性となる。 据える。 之性」のみが倫理性を知覚できると指摘して、 口之性」「手足之性」「心之性」四者を比較し、 人類を万物中至高の存在と位置づける。さらに続けて、「耳目之性」「鼻 万物の中ではただ「人之性」のみが倫理性を内在させていると指摘し、 説23は、まず「草木之性」「禽獣之性」「人之性」三者を比較した上で、 かかる論理に従えば、 実質的には、 とすれば「五行篇」は、 「仁義を好む」との倫理性は、 倫理の根拠を人の本性に求 心を人体中至高の存在に 人体の中では、 直接に 天が人間 ただ「心 「性善

> 域に留まらず、一応理法的に説明せんとしたところに、 てその理概念は、 進展の跡を窺うことはできよう。 達していないが、 理なり」と、仁や義を理と結び付けて説く思考が存在する。 を害せんと欲するを蔵さざるは、 は、仁や義に進むために必要な、 最後に、 倫理と理概念との結合の様相を見てみると、 ともかく心が進むべき方向性を、 形而上的理法といった高度な水準にまでは、 仁の理なり。 心の筋目・条理を意味する。 吁嗟に受けざるは、 単なる個別的現象の 何がしか思索の 説21には、 ととでの したがっ いまだ到 義の

存在しないことは、「五行篇」の 内部構成を検討する上で、 留意すべきらの術語がいずれも説に至ってはじめて姿を現わし、経の部分には全く以上、気・性・理三種の術語と倫理との結合状況を考察したが、これ

点であろう。

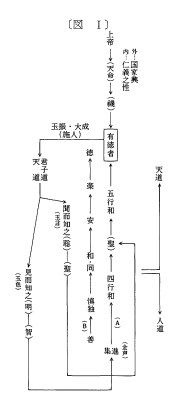
思想体系を、図式によって提示して置こう。それでは、これまでの検討結果を踏まえつつ、最後に「五行篇」全体

の

知るは、

進むのみ。

(説 23)



帛書「五行篇」の思想史的位置(浅野)

説明を加えて置く。 との図式のみでは、理解しがたい箇所もあるので、つぎに若干補足の

「君子の道に志す」(経3)者は、「能く端に進む」(説31)と、まず仁・「君子の道に志す」(経3)者は、「能く端に進む」(説31)と説明されるように、「集大成」(経3)の「集」に、あるいは「金声れて玉之れを振む」(経9・説9)の「金聲」に相当する。るいは「金声れて玉之れを振む」(経9・説9)の「金聲」に相当する。「集」はまた、「猶お之れを長む」(経9・説9)の「金聲」に相当する。「能く端を充う」(説21)る段階へと移行する。かくして四行を具備・充っに、「端に進」(同)んだのち、仁義から礼智へと順次四行を修得し、うに、「端に進」(同)んだのち、仁義から礼智へと順次四行を修得し、うに、「端に進」(同)んだのち、仁義から礼智へと順次四行を修得し、うに、「端に進」(同)んだのち、仁義から礼智へと順次四行を修得し、うに、「端に進」(同)んだのち、仁義から礼智へと順次四行を修得し、方に、端を充っ」(説21)とも解説されるように、「集とは、猶お之れを造むるが、まず仕・本に、端を充っ」(経1)の「集」に、あるいは「金田の一本では、「第2)の「金」に、「第2)の「金」に、「第2)の「金」に、「第2)の「金」に、「第2)の「金」に、「第2)の「金」に、「第2)の「金」に、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)の「金」に、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)といいに、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)といいに、「第2)に、「第2)に、「第2)といいに、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第2)に、「第

德者」(説26)となるのである。 徳者」(説26)となるのである。 徳者」(説26)となるのである。 徳者」(説26)となるのである。 徳者」(説26)となるのである。 徳者」(説26)となるのである。 徳者」(説26)となるのである。 徳者」(説26)となるのである。 徳者」(説26)となるのである。 徳者」(説26)となるのである。

亡(天命)を予告し、 また彼だけが、 人類のみが上天より 「仁義を好との「聖人」(経18) に対してのみ、上帝は磯によって国家の盛衰・興

聲玉振」で言えば「玉振」に該当する。 れていたのであろう。この段階は、「集大成」で言えば「大成」に、「金 実現は、そのまま聖人による新王朝の興起に繋がるものとして、理解さ として連動させるから、「仁四海を覆い、 体に布施し、万人を教導して仁義に目覚めさせる、偉大な使命を負う。 に至れるのみとするは、而ち然らず」(説21)と要請されるように、己れ ち人を以て義とす」「人の為す可からざるを為すを以て、 言うなり」(説18)と、「五行篇」 は前記二種の天命を、 一身の小成に安住することなく、さらに自己が獲得した徳を汎く世界全 徳を有つ者」は、「己れ仁なれば而ち人を以て仁にし、 己れ義なれば而 む」(説23) 本性を賦与されている事態 (天命) を自覚する。そこで「天 「徳有れば而ち国家興る」(経18)「国家興るとは、 天下の仁義を 興すを 義天下を襄く」(説21) 表裏一体のもの 大成由りて焉 状況の

「天道」であることを察知しうる能力 かは、上述のごとく、判然としない面を残している。 点より 四端に進み、 修養を開始すると 思考されていた点は 確実である 子道」「天道」であることを諒解できる能力(明)を持つ人材 は、 や行為は、人びとを君子へと導く「君子道」(経17)であるとともに、 の間に、大きな格差を設定している。この中、 人・君子の態度・行動(玉色・経6)を目撃して、 はじめてそれが 「君 記二種の天命を伝える点で、「天道」(経18)でもある。 ただし「五行篇 このとき、「賢人」(経17)「君子」(経6)が教化のために 発する 言辞 前者もこれと同じ階梯を踏むのか、それとも人道・善の段階を跳び 賢人・君子の発言(玉言・経6)を聞いただけで、 挙に 「徳の行、 五つ和す」(経1)る天道・ (聡) を備えた人材(聖)と、賢 後者が図式の振り出し地 徳の段階に進むの それが「君子道 (智)と 前

る、一個の思想体系を形成していると考えられる。い猥雑さを含むものの、全体としては、上掲の図式上の回路を循環すこのように「五行篇」は、すべての論理が整合的であるとは評しがた

#### 匹

「五行篇」の思想的特色を抽出し終えたところで、今度は「五行篇」の思想的特色に沿った形で、『孟子』『大学』『中庸』などとの共研究でもすでに指摘されてきているが、本章では、前章で抽出した「五研究でもすでに指摘されてきているが、本章では、前章で抽出した「五がにかかなる学派の手に成る著作なのか、その学派性を思想内容の面からがいかなる学派の手に成る著作なのか、その学派性を思想内容の面からがいかなる学派の手に成る著作なのか、その学派性を思想内容の面からがいかなる学派の手に成る著作なのか、その学派性を思想内容の面からがいかなる学派の手に成る著作なのか、その学派性を思想内容の面がら

は、つぎに掲げる『孟子』尽心下篇の記述である。みる。との点に関して、最も直接的に「五行篇」の学派性を指示するのまず最初に、仁・義・礼・智・聖を要素とする五行説について考えて

天道也、命也。 仁之於父子也、義之於君臣也、禮之於賓主也、知之於賢者、聖之於

これほど直接的な証拠ではないが、戦国期の儒家によって、「五行篇」は、五行説に関する両者の密接な関係を物語って余りあるであろう。は、五行説とを 対応させる 特異な思考までが、 美事に一致する現象れは内訳・序列ともに、「五行篇」の 五行説と完全に符合する。 とりわここで孟子は、仁・義・礼・知・聖の順に倫理的徳目を並べており、こ

存在する。や『孟子』のごとき五行説が唱えられたことを傍証する資料は、他にも

情 也。 也。 且說明邪、 之八者、 說聖邪、 說義邪、 是淫於色也。 是相於藝也。說知邪、 是悖於理也。 存可也、亡可也。 說聰邪、 說禮邪、 (『荘子』在宥篇) 是淫於聲也。 是相於疵也。 是相於技也。 說樂邪、 天下將安其性命之 說仁邪、 是相於淫 是亂於德

篇」を奉ずる一派と、ほとんど重なり合うであろう。 といれ種の徳目を吹徳して歩く儒家の言動を、性命の情に背く作為として知ハ種の徳目を吹徳して歩く儒家の言動を、性命の情に背く作為として知るは聖なり」「賢人を見るは、明なり。見て之れを知るは智なり」「楽知るは聖なり」「賢人を見るは、明なり。見て之れを知るは智なり」「楽知のは野などと、「五行篇」中にこれら八者すべてが揃っている点より判しめば則ち徳有り」(経18)とか、「仁義は礼智の由りて生ずる所なり」(楽別・などと、「五行篇」中にこれら八者すべてが揃っている点より判別している。 そして、「君子の道を聞くは、聡なり。聞きて之れを知りは、正常のであるう。

状況を確認しうるであろう。 同じく『荘子』の駢拇篇には、「仁義に多方にして之れを用うる者は、工蔵に列なるかな。而れども道徳の正には非ざるなり」と、仁義を人間方面に別なるかな。而れども道徳の正には非ざるなり」と、仁義を人間方面に対して否定する記述が見える。倫理の根拠を人間内部に求めんとするのは、前述のように、やはり「五行篇」の著しい特色である。とうした道家側の資料によっても、荘周後学が論陣を張った戦国後期に、「五行篇」のごとき五行説を唱える儒家の一派が、盛んに活動していたで為として首家側の資料によっても、荘周後学が論陣を張った戦国後期により、「五行篇」のごとき五行説を唱える儒家の一派が、盛んに活動していたした道家側の資料を開いている。

以下に示す『荀子』非十二子篇の評言である。
この儒家の一派が、子思・孟子の学派であったことを裏付けるのは、

帛書「五行篇」の思想史的位置(浅野)

儒 之 之五行。甚僻違而無類 略法先王而不知其統。 是則子思孟軻之罪也。 嚾嚾然不知其所非也。 此眞先君子之言也。 然而獨材劇志大。 幽隱而無說、閉約而無解。 遂受而傳之、 子思唱之、 聞見雜博。 以爲仲尼子 游爲茲厚於後 孟軻和之。 案飾其辭而祇敬 案往舊造說、 世俗之溝猶瞀 謂

摘してみたい。

が諒解される。 と称する学説が存在し、 帛書「五行篇」の内容と、前述した『孟子』尽心下篇の記述とを考え合 わせるならば、 しているのかが、 にも五行説が見当らないことから、荀子のこの非難がいったい何を指弾 謂」った行為を、 ここで荀子は、 孟子系統の儒家には、 子思や 孟子が 不可解な謎とされてきた。しかし、新たに発見された 口を極めて断罪する。従来は、『中庸』にも『孟子』 荀子の非難はそれを捉えてのものであったこと 「往旧を案じて 説を造り、 実際に仁・義・礼・智・聖を五行 之れを五行と

る。 孟子学派の著作であることを、われわれに強く示唆するものとなってい 以上、 五行説の観点より考察してきたが、 その結果は、「五行篇」が

設定しつつ、外に対する内の優位を説く点について、両者の共通性を指それではつぎに、「五行篇」の 第二の特色に挙げた、 内・外の区分を

1) 惻隱之心、 也。 心 是非之心、 禮也。 弗思耳矣。(『孟子』 告子上篇) 人皆有之。 是非之心、 人皆有之。 智也。 羞惡之心、 惻隱之心、 仁義禮智、 人皆有之。恭敬之心、 仁也。 非由外鑠我也。 羞惡之心、 義也。 人皆有之。 我固有之 恭敬之

以謂仁内義外也。曰、彼長而我長之。非有長於我也。(中略)且謂、②告子曰、食色性也。仁内也。非外也。義外也。非内也。孟子曰、何

其大者爲大人。(同) 其大者爲大人。(同) 無以小害大、無以賤害貴。養其小者爲小人、養

長者義乎、長之者義乎。(同)

人而已矣。(同) 得也。此天之所與我者。先立乎其大者、則其小者不能奪也。此爲大思而蔽於物。物交則引之而已矣。心之官則思。思則得之、不思則不似曰、釣是人也、或從其大體、或從其小體、何也。曰、耳目之官、不

也。敬長義也。無他。達之天下也。(『孟子』尽心上篇) 孩提之童、 無不知愛其親也。 及其長也、 無不知敬其兄也。 親親仁⑤孟子曰、人之所不學而能者、其良能也。所不慮而知者、其良知也。

焉。善推其所爲而已矣。(『孟子』梁惠王上篇)故推恩足以保四海、不推恩無以保妻子。古之人所以大過人者、無他(6)老吾老、以及人之老、 幼吾幼、以及人之幼、天下可運於掌。(中略)

其所爲、義也。人能充無欲害人之心、而仁不可勝用也。人能充無穿仍孟子曰、人皆有所不忍。達之於其所忍、仁也。皆有所不爲。達之於

也。(『孟子』 尽心下篇) 踰之心、 而義不可勝用也。 人能充無受 爾汝之實、 無所往而不爲義

皆非與。(『孟子』告子上篇)不善。(中略) 今曰、性善。然則彼(8)公都子曰、告子曰、性無善、無不善也。或曰、性可以爲善、可以爲

也。合外内之道也。(『中庸』)
 也。合外内之道也。(『中庸』)
 即能盡物之性。能盡物之性、則可以贊天地之化育。(『中庸』)
 以確天下至誠、爲能盡其性。能盡其性、則能盡人之性。能盡人之性、

にして、 れは、 となる、との主張であって、 なり」(説22)とする「五行篇」の記述や、 差異を生ずる理由が述べられる。「耳目・鼻口・手足の六者は、人の賤幾 も義も、ともに等しく人の内部より発する倫理である、と反駁する。 中に本来的に内在すると断言する。 非ざるなり。我れ固より之れ有るなり」と、仁・義・礼・智は万人の心 養う者は小人と為り、其の大を養う者は大人と為る」と、大人・小人の あるが、「義は外」なる倫理であると主張する告子に対し、 孟子は、 仁 (3)では、 まず⑴において孟子は、「仁・義・礼・智は、 内なる心を養う者は大人となり、外なる感覚器官に従う者は小人 人体の小なる者なり。 人間の身体中に 貴賤・小大の区別を設定した上、「其の小を やはり内の優位を説く立場である。 心は、人の貴希にして、人体の大なる者 (2)も同様で、「仁は内」なる倫理で つぎの4を参照すれば、 こ 外由り我れを鑠るには

及させて行く方向性が提示される。続く60もこれと同類の思考で、やは良知とが生来具備しており、その内なる倫理性を、外へ外へと推進・波らでは、人には「学ばずして能くする」良能と、「慮らずして知る」

り倫理の根源を人の内部に求めんとする立場である。

り根本は内の側に存在する。 とを説く。『中庸』はこれを「外内を合するの道」と称するが、 させる行為こそが、やがて広く外界の万物を化育する働きへと繋がると ほかならない。最後の回も、 理を展開する。これも、一切の出発点を、聖人の内部に措定する思考に れ するならば、彼の教化によって、万人・万物の本性もそれぞれに遂げら の(8)も、「心の性を源ぬれば、 性善説を宣言する箇所で、 部から外界へと 拡延して行く方向性を述べる。 り」(説23)と記す「五行篇」と、 く点で、やはり外に対する内の優位性を強調する立場である。 篇」の説21と、表現・内容ともにほとんど一致している。8は、 踰すること無きの心」に認める思考で、 (9)は、「天下の至誠」なる人物が、 自己に 内在する天性を十全に発揮 (7)引いては「天地の化育を賛く」との偉大な効果をもたらす、 P, 仁や義の本源を、「人を害せんと欲すること無きの心」や、「穿 倫理が人間の内なる善性に依拠することを説 (9)と同種の主張で、まず己れの徳性を完成 則ち 巍然として其の仁義を好むを知るな 内容的には全く同一の立場である。 (5)や(6)と同じく、 しかもこの「けは、「五行 倫理が人の内 そしてと との論 著名な

できよう。 できよう。 できよう。

以上解説してきたように、『孟子』や『大学』『中庸』は、内・外の区

分を立てつつ、 「五行篇」の思想的特色と強い共通性を示している。 常に外に対する内の優位性を強調しており、 との点で

神秘主義に関する共通性を見てみよう。 それではつぎに、「五行篇」の 第三の特色として挙げた、 唯心主義と

(1)君子戒慎乎其所不睹、 子愼其獨也。 (『中庸』) 恐懼乎其所不聞。 莫見乎隱、 莫顕乎微。 故君

(2)所謂誠其意者、 故君子必愼其獨也。 而著其善。 愼其獨也。 人之視己如見其肺肝、 小人閒居爲不善、無所不至。見君子而后厭然揜其不善、 毋自欺也。 (『大学』) 如惡惡臭、 然則何益矣。 好好色。 此謂誠於中形於外。 此之自謙。 故君子必

(3) 曰 時考之則可矣。夫天未欲平治天下也。如欲平治天下、當今之世、舍 我其誰也。 其閒必有名世者。由周而來七百有餘歳矣。以其數則過矣。以其 君子不怨天、不尤人。曰、 吾何爲不豫哉。(『孟子』公孫丑下篇) 彼一時、 此 一時也。 五百年必有王者

4)天下之生久矣、 一治一亂。(『孟子』滕文公下篇

(5) 孟子曰、 聞而知之。 人之世、 則亦無有乎爾。(『孟子』尽心下篇 見而知之。 文王則聞而知之。由文王至於孔子、五百有餘歳。若太公望散宜生則 若此其未遠也。 由堯舜至於湯、 由湯至於文王、五百有餘歳。 若孔子則聞而知之。由孔子而來至於今、 近聖人之居、 五百有餘歳。若禹皐陶則見而知之。 若此其甚也。 若伊尹萊朱則見而知之。若 然而無有乎爾。 百有餘歳。 若湯則 去聖

(6)至誠之道、 見乎蓍龜、 動乎四體。 可以前知。 禍福將至、 國家將興、 善必先知之、不善必先知之。故至 必有禎祥。 國家將亡、必有妖孽。

> 誠如神。 (『中庸』)

(7)故君子之道、本諸身、 也。 悖。質諸鬼神而無疑。 百世以俟聖人而不惑。 百世以俟聖人而不惑。 徴諸庶民、 知人也。(『中庸』) 考諸三王、 質諸鬼神而無疑、 而不繆。 建諸天地而不 知天

8欲正其心者、 先誠其意。 欲誠其意者、 先致其知。 致知在格物。 (『大

学し

(鄭玄注)

知謂知善惡吉凶之所終始也。

釈されてきた。しかしながら、ここの「愼獨」も、 る。 は () 心の邪悪さを隠蔽・粉飾する行為は不可能であり、 するからである。したがって、 る所」「聞かれざる所」、すなわち自己の内心の在り方にこそ戒慎しなけ 解説に沿って理解するのが妥当であろう。君子は、 自制するが、独居の場合はとかく放埓に陥りがちであるから、たった一 る。 の身体性から独立した心の内面的在り方にこそ、 そ、一見他者に露呈しやすい身体的要素よりも、 ればならない。 なぜなら、「隱」であり「微」であるはずの心の内奥と 人でいるときこそ、 先頭の(1)は、 従来との「愼獨」に対しては、他人の眼前では批判を恐れて言動を 外形を捨象して心を専一にせよ、との唯心主義を表明したものとな 以上が、『中庸』が説く「愼獨」の本来の意味であろう。 「五行篇」の 心の持ち方に戒慎しなければならぬ、 経7・説7と同じく、「慎獨」の主張であ 形式的・外面的言動によって、 戒慎しなければならな 実は遙かに外界に露見 他人から「睹られざ やはり「五行篇」の 何よりも君子は、そ との意味に解 故にこれ 自己の内

至らざる所無し」といった表現が介在することから、やはり独居のとき 事情はつぎの20も全く同様で、 中間に 「小人は間居して不善を為し、

全く同様に、強烈な唯心主義の表明となるのである。 
全く同様に、強烈な唯心主義の表明となるのである。 
全く同様に、強烈な唯心主義の表明となるのである。 
とを挙動に戒慎せよ、との論旨と解されてきた。だが、前後の文脈を精 
とく同様に、強烈な唯心主義の表明となるのである。 
との本に読解するならば、いかに他人の前で外形のみを取り繕ってみても、 
をく同様に、強烈な唯心主義の表明となるのである。

27・経18・説18などに展開されていた神秘主義思想と、まさしく軌を一 聞いた結果、現王朝開始より五百有余年を経た今日、己れこそが新王朝 にする立場である。 きて之れを知る」聡・聖の系統の人物に分類する。 を創立すべき使命を負った聖人であることを予知した者、すなわち「聞 の系統の人物とする一方、 を保つであろうことを予知した者、すなわち「見て之れを知る」明・智 尹・萊朱・太公望・散宜生などを、 とを披瀝する、孟子の発言である。とりわけ(5)で孟子は、 を実際に目撃した結果、その王朝が今後五百年以上の長きに亙って命脈 運の思想と、聖人はそうした上天の意図を事前に先知できるとの予兆説 「聞而知之」との特異な表現を含め、「五行篇」の経26・説26・経27・説 続く(3)(4)(5)は、 いずれも、 湯王・文王・孔子などを、 ほぼ五百年周期で新王朝が興起するとの暦 聖人たる建国者を補佐してその言動 これは、 自ら上帝の予告を 禹・皐陶・伊 「見而知之」

た卜占により獲た占断、霊亀の四足の動きなどから、王朝の盛衰・興亡内面を至誠にまで純化した人物に限り、天が降す予兆から、あるいはまつぎの6の思考も、これと極めて類似している。『中庸』は、自己の

存在している。

「天を知る」ことが可能であると説く、神秘主義的主張が多数で、予め「天を知る」ことが可能であると説く、神秘主義的主張が多数には、他にも(7)のごとく、聖人は 未来の禍福・吉凶を 「鬼神に質し」とれはまさしく、唯心主義と結合した神秘主義にほかならない。『中庸』を必ず事前に予知できると語る。「至誠は神の如し」と記されるように、

られた。 らんとする「致知格物」「格物窮理」は、 解した。そして、事事物物の理を窮めつくして、最後は究極の天理に至 であり、 識をどこまでも推し極めて行き、何一つ知らざるなき境地を目指すこと の朱子は、 て、もとより原文本来の意味からはずれている。 最後の(8)は、 だが、この朱子の解釈は、 「格物」とは、 致を推極、 著名な 格を至の意とした上で、「致知」とは、 「致知格物」を説く『大学』の一文である。 あらゆる事物の理に到達することである、 自分の都合に 合わせた曲解であっ 朱子学の 一大口号に祭り上げ 自己の認

後漢の鄭玄は、「先致其知」の句に対し、「知とは、善悪・吉凶の終始 を漢の鄭玄は、「先致其知」の句に対し、「知とは、善悪・吉凶の終始 を漢の鄭玄は、「先致其知」の句に対し、「知とは、善悪・吉凶の終始 を漢の鄭玄は、「先致其知」の句に対し、「知とは、善悪・吉凶の終始

る。すなわち、鬼神そのものは形而上的存在だが、ありとあらゆる物体略)詩に曰く、神の格るや、度る可からず。別んや射う可けんや」とあ見えず、之れを聴けども聞こえざるに、物に体して遺す可あらず。(中『中庸』には、「鬼神の徳為るや、其れ盛んなるかな。之れを視れども

されたであろう。 篇」が『孟子』や『大学』『中庸』と 顕著な共通性を示す状況が、 意」といった唯心主義と結合した形での、 吉凶を事前に予知せよとの意味であって、やはり「欲正其心者、先誠其 きである。 未来の事象を予め自己の脳裏に想念・招致する行為を指す、と考えるべ した上で、「其の思う所を形わし」(「五行篇」説6)た柳下恵のごとく、 物体を手元に招来する行為か、さもなければ、鄭玄のように物を事と解 たがって『大学』の「格物」も、 に乗り移って、ひそかに人間の傍らにやって来る、と言うのである。 以上の論述により、 いずれにせよ『大学』の「致知在格物」とは、未来の禍福・ 唯心主義と結合した 神秘主義に関しても、「五行 鬼神が乗り移った蓍・亀甲・霊亀等の 神秘主義思想の表明となる。 諒解 し

(2)不明乎善、不誠其身矣。是故誠者天之道也。思誠者人之道也。至誠所以事天也。殀壽不貳、修身以俟之、所以立命也(『孟子』尽心上篇)積極的姿勢、天人相関思想について、両者の共通性を考察してみよう。それではつぎに、「五行篇」の 第四の特色として挙げた、天に対する

道聖人也。誠之者、擇善而固執之者也。(『中庸』) (3)誠者天之道也。誠之者人之道也。誠者不勉而中、不思而得。從容中

而不動者、未之有也。不誠、未有能動者也。(『孟子』離婁下篇)

4人我聖人之道。洋洋乎發育萬物、峻極于天。(『中庸』)

#### (5)大德者、必受命。(『中庸』)

夫焉有所奇。肫肫其仁、淵淵其淵、浩浩其天。苟不固總明聖知、達(6)唯天下至誠、爲能經綸天下之大經、立天下之大本、知天地之化育。

#### 天德者、其孰能知之。(『中庸』)

いる点に気付くであろう。 従せんとする姿勢において、 を磯とするなり」(説26)と、上天の降す命令に二心を抱かず、 23) と、その「心之性」を完全に発揮せんとする努力によって、上天の りて失わず、之れに親しみて離れず。 が、 「天の下を監るや、命に集(就)くのみ」「人の性に循わば、則ち巍然とし 発言に、唯心主義の立場に拠りつつ、天より与えられた使命を忠実に果 意志に叶わんとする姿勢、及び「爾の心を貳にする毋れとは、倶に之れ を源ぬれば、 れに循わば 則ち之れを得る」(説23)と、 人間に本性として 宿る 倫理性 て其の仁義を好むを知るなり。 そ、天命に恭順する態度であるとも記す。われわれは、こうした孟子の 己に訪れるいかなる 禍福・吉凶をも、 天の 意志として 甘受する姿勢と そ、「天を知り」、「天に事う」る行為が可能になると述べる。 また、自 たさんとする、 天への 積極的姿勢を 見出すことができる。 と同時に、 孟子は11において、 実は上帝より降された大いなる天命であることを知覚し、「心の性 則ち巍然として其の仁義を好むを知るなり。故に之れを執 己れに内在する心と性を充分に自覚し尽くしてこ との孟子の言が「五行篇」と全く合致して 其の命を受くる所以に循わざるも、 之 故に卓然として天に見わる」(説 忠実に服

措定していたことは明白である。 
尽心下篇)といった記述からも、 
孟子が人道の究極目標を 
天道の体現に 
尽心下篇)といった記述からも、 
孟子が人道の究極目標を 
天道の体現に 
は、倫理的修養の積み重ねによって、やがて天道の高みに到達せんとす 
は、倫理的修養の積み重ねによって、やがて天道の高みに到達せんとす

(3)の『中庸』も、(2)とほぼ同類の思考を展開する。特に天才に恵まれ

「五行篇」の内容と一致する。 天道を知る」(経1)などと、『聖―天道、善―人道、との区分を立てるなり」(経1)とか、「聖は天に始まり、智は人に始まる」(説13)「聖人はあり」(経1)とか、「聖は天に始まり、智は人に始まる」(説13)「聖人はの、「善を択びて固く之れを執る」努力を要する者は、人道の範囲内に属する聖人であて自ずと 天道に 的中して行く人物は、天道の 範囲内に属する聖人であ

に関しても、「聖は崇きを為し、智は広きを為す」(説13)と語る「五行る」境地に求め、積極的に天に向って上昇せんと指向する天人相関思想ることが可能になる、との天人相関思想である。とのように、人間による 倫理的修養の最終目標を、「峻きこと天に極ることが可能になる、との天人相関思想である。また(4)(5)(6)なども、人倫を完成させた「聖人」や「天徳に達する者」また(4)(5)(6)なども、人倫を完成させた「聖人」や「天徳に達する者」

合する思索について、両者を比較してみよう。 最後に、「五行篇」の 第五の特色である、 倫理を気・性・理などと結

篇」は、『孟子』や『中庸』と著しい共通性を示すのである。

公孫丑上篇) 如氣。氣壹則動志也。今夫蹶者趨者、是氣也。而反動其心。(『孟子』 氣。旣曰志至焉氣次焉。又曰持其志無暴其氣者、何也。曰、志壹則 知之。如曰。氣體之充也。夫志至焉氣次焉。故曰、持其志無暴其

無是餒也。是集義所生者。非義襲而取之也。(『孟子』公孫丑上篇)至大至剛以直、養而無害、則塞于天地之閒。其爲氣也、配義與道。以我善養吾浩然之氣。敢問、何謂浩然之氣。曰、難言也。其爲氣也、

|3|| 人性之善也、 猶水之就下也。(中略)人之可使爲不善、 其性亦猶是

### 也。(『孟子』告子上篇)

4天命之謂性。率性之謂道。修道之謂教。(『中庸』)

義之悅我心、猶芻豢之悅我口。(『孟子』告子上篇) 5心之所同然者何也。謂、理也義也。聖人先得我心之所同然耳。故理

の、 おり、 備えていないものの、両者の思想的立場の近さを窺わせるであろう。 に気の内部に 倫理性が込められている。 「五行篇」が、「仁氣」「義氣」 至剛にして以て直」とか、「其の気為るや、 義と道とに配す」と、明瞭 れる。 は、「浩然之氣」なる特殊な気の存在が説かれ、「其の気為るや、至大・ 禮氣」などと、 前掲資料中、11や22には、 気それ自体に 内在する 倫理性は概して稀薄である。 まず1)では、気を統率・善導すべき主体として、 気が心・志の側に 影響を与える 方向性も 認められてはいるもの 倫理的徳目と気とを直接的に結合するまでの具体性は 倫理と気とを連結する孟子の思想が述べら 志が設定されて ところが(2)で

・構人之性」と、わずかながら性に対する言及が見られる。 に根拠づけており、似の『中庸』には性に関する思考が頻出し、中庸概念に根拠づけており、似の『中庸』には性に関する思考が頻出し、中庸概念であ述べたように、「能く人の性を尽くさば、則ち能く物の性を尽くす」にも述べたように、「能く人の性を尽くさば、則ち能く物の性を尽くす」と、人倫を人の本性また、つぎの③で孟子は、「人の性の善なるや」と、人倫を人の本性また、つぎの③で孟子は、「人の性の善なるや」と、人倫を人の本性また。

る。を終うる者は、聖の事なり」(万章下篇)と、他にも理への言及が見られを終うる者は、聖の事なり」(万章下篇)と、他にも理への言及が見られるで説明する。『孟子』中には、「条理を始むる者は、智の事なり。条理さらに理に移ると、⑤で孟子は、倫理が持つ普遍性を、理と義なる概

したがって、 気・性・理三者と人倫との 結合関係の視点からも、「五

とは、もはや動かしがたいと言える。 
たごとく、「五行篇」が 子思・孟子系統の学派の 手に成る著作であるこ状況を、改めて確認できたわけである。故に、従来すでに指摘されてきての項目に亙り、両者の思想的特色が極めて強い共通性・類似性を示す『中庸』などと比較し、 両者の共通性を指摘してきた。 その結果、すべこれまで本章では、五種の項目ごとに、「五行篇」を『孟子』『大学』

### 五

て、残された記録を検討してみよう。 まず最初に、「五行篇」を著述したと 見られる子思・孟子学派についらに「五行篇」の文献としての性格を考察することとしたい。 本章では、思想内容に関するこれまでの検討結果を踏まえた上で、さ

(A) 孟軻騶人也。 述唐虞三代之德。是以所如者不合。退而與萬章之徒序詩書( **適梁、梁惠王不果所言、則見以爲迂遠而闊於事情。當是之時、秦用** 而諸侯東面朝齊。 作孟子七篇。 富国彊兵。 受業子思之門人。道旣通、 楚魏用呉起、 其後有騶子之屬。(『史記』孟子荀卿列伝) 天下方務於合從連衡、 戰勝弱敵。 游事齊宣王、 齊威王宣王用孫子田忌之 以攻伐爲賢。 宣王不能用。 而孟軻乃 述仲尼

是退而論集所與高第弟子公孫丑萬章之徒難疑答問。又自撰其法度之因長師孔子之孫子思、 治儒術之道。 通五經、 尤長於詩書。(中略)於

さて「五行篇」は、

前述した『孟子』との強い共通性から、これら外

秦、焚滅經術、坑戮儒生、孟子徒黨盡矣。其書號爲諸子。故篇籍得孟子本眞。後世依放而託之者也。孟子旣沒之後、大道遂絀。逮至亡書四篇。性善辯文說孝經爲政。其文不能宏深。不與內篇相似。似非言、著書七篇二百六十一章 三萬四千六百八十五字。(中略)又有外

不泯絕。(趙岐「孟子題辞」)

ごとく、孟子は子思の門人より学問を受けたとする方が妥当であろう。 当の無理がある。したがって、 Ų 手によって削除され、 ことは明らかである。後漢の趙岐以降、外書の内容に言及する者が絶え 書名が著録されており、元来はともに孟子の著作として一括されていた 認めんとするが、『漢書』芸文志・諸子略・儒家では、「孟子十一篇」と と能わず。内篇と相似ず。 外書四篇が 存在したことを伝えている。 趙岐は、「其の文は宏深なるこ の側はより詳細に、二百六十一章より成る内篇七篇と、それとは別に、 点を考慮すれば、孟子が直接に孔子の孫の子思に学んだとするには、相 定されている前三七二年までの間には、すでに百年以上の隔たりがある ただ孔子の卒年と推定されている紀元前四七八年から、孟子の生年と推 説の中、 た点から判断すると、 て之れに託せる者なり」と、内篇七篇と外書四篇との間に大きな懸隔を 司馬遷はAIにおいて、 孟子が 子思の門人より 学業を 伝授されたと記 また孟子の著作に関しては、 一方®の趙岐は、孟子は子思の直接の門人であったと記す。 はたしていずれの側が真実なのかは、 これが契機となって亡佚したのであろう。 趙岐が『孟子』に注を施した際、 孟子の本真には非ざるに似たり。 『史記』は単に七篇とのみ記すが、 師承関係については、『史記』が伝える もとより断定しがたい。 外書四篇は彼の 後世依放し との両

論ではなく、また経文を後半の説が解説する構成が、二番目の篇名と関 ことになる。 ないし「辯文」、もしくは「辯文説」が、 新出の「五行篇」に 該当する どれかに引き当てる場合には、二番目に位置する篇、 どが考えられる。 孝經」「爲政」とする案、 ては、 書四篇中の一篇であった可能性が高い。 その内部をどこで区切るかについては、異説が多い。 「性善辯」「文説」「孝經」「爲政」とする案、 なぜなら、「五行篇」の内容は、 だが、 いずれにせよ、「五行篇」をこれら外書四篇の 「性善」「辯文説」「孝經」「爲政」とする案な 趙岐は外書の篇名を列挙してい 性善や孝、 「性善」「辯文」「說 すなわち「文説」 及び爲政の専 可能性とし

情を、つぎに掲げる資料から推定してみよう。によって伝承されてきた文献と考えるととができる。さらにとの間の事それは思想内容的には広く子思・孟子学派に属し、しかも主に孟子後学とのように「五行篇」が『孟子』外書四篇の一つであったとすれば、

連性を持つからである。

(中略)故孔墨之後、儒分爲八、墨離爲三。(『韓非子』顕学篇)儒、有漆雕氏之儒、有仲良氏之儒、有孫氏之儒、有樂正氏之儒。自孔子之死也、 有子張之儒、 有子思之儒、 有顏子之儒、 有孟氏之

存在している点である。 いずれにせよ孟子学派とは別に、二番目に「子思之儒」なる子思学派が てではなく、孟子の弟子の楽正克と解することとなる。 見られるのは、 える、韓非の言である。韓非が列挙する儒家八派中、孟子学派に当ると とれは、 無論後者を選択する場合には、 戦国末期、 四番目の「孟氏之儒」と、八番目の 儒家が八派に、墨家が三派に分裂していた状況を伝 前掲資料(A)B)の記述、 楽正氏を曽参の弟子の楽正子春とし 及び 『荀子』非十二子篇 「樂正氏之儒」であ 留意すべきは

(1)孔子之謂集大成。 事也。 其中非爾力也。(『孟子』万章下篇) 也。 玉振之也者。 智譬則巧也。 集大成也者、 終條理也。 聖譬則力也。 始條理者、 金聲而玉振之也。 由射於百歩之外也。 智之事也。 金聲也者、 終條理者、 其至爾力也。 始條理 聖之

覺此民也。(『孟子』万章下篇)也、使先知覺後知、使先覺覺後覺。予天民之先覺者也。予將以此道也、使先知覺後知、使先覺覺後覺。予天民之先覺者也。予將以此道②伊尹曰、何事非君、何使非民。治亦進、亂亦進。曰、天之生斯民

四體。四體不言而喩。(『孟子』 尽心上篇) 四體。四體不言而喩。(『孟子』 尽心上篇) 見於面、盎於背、施於

(5)賢君必恭儉禮下。(『孟子』除文公上篇)兄、人亦殺其兄。然則非自殺之也。一閒耳。(『孟子』尽心下篇)。 程五子曰、吾今而後知殺人親之重也。殺人之父、人亦殺其父。殺人

帛書「五行篇」の思想史的位置(浅野)

近焉。(『孟子』尽心上篇)(『孟子曰、萬物皆備於我矣。反身而誠、樂莫大焉。强恕而行、求仁莫(《孟子曰、聖人百世之師也。伯夷柳下惠是也。(『孟子』尽心下篇)

王上篇) 不忍見其死、 聞其聲不忍食其肉。 是以君子遠庖廚也。(『孟子』梁恵《田、無傷也、是乃仁術也。見牛未見羊也。君子之於禽獸也、見其生

(別、有四端於我者、知皆擴而充之矣。若火之始然、泉之始達。苟能充之、足以保四海。苟不充之、不足以事父母。(『孟子』公孫丑上篇)を教導する際の「金聲玉振」に準らえる特異な思考並びに表現で、「五行篇」を頭の(1)は、倫理的修養の階梯である「集大成」を、楽団が音楽を演奏する際の「金聲玉振」に準らえる特異な思考並びに表現で、「五行篇」の経9・説9・経21・説21などにも、これと同様の表現が存在する。(2)は、上天は「先知をして後知を覚め使め、先覚をして後覚を覚め使か」るとするもので、上天の賜う磯により未来を先知する者が天下全体が」るとするもので、上天の賜う磯により未来を先知する者が天下全体が」るとするもので、上天の賜う磯により未来を先知する者が天下全体が」るとするもので、上天の賜う磯によりませい。「五子』公孫丑上篇)

の「愼獨」や「捨體」の主張と、基本的発想を一にする。わずとも、 それが自ずと外界に 発露することを説くもので、「五行篇」(3)は、仁・義・礼・智が本性として人の心に内在し、身体的表現を伴

である。

ある。 「五行篇」の説14と対照すれば、 両者の 特殊な繋がりは余りにも明白で延するに際し、次第に等級を減殺し合う差等愛の重要性を説くもので、延するに際し、次第に等級を減殺し合う差等愛の重要性を説くもので、 倒は、自分の親から他人の親へ、自分の兄から他人の兄へと、愛を拡

倫理と解する思考で、「五行篇」の説12や説16が、やはり礼の性格をそらは、礼なる徳目を、専ら上位の身分の者が目下の者に対するときの

のように規定している。

て高く評価している。 恵に言及するが、「五行篇」の 説6も、 やはり柳下恵を理想的人物としばは、 柳下恵を理想的人物に挙げる一例で、『孟子』はしばしば柳下

べてこれと全く同じ特徴を示している。で、経2・経4・経13・経18・経28など、「五行篇」における楽も、す味では使用せず、倫理的修養を楽しむとの内的心情と捉える特異な思考味では、「樂」を外部からの教化手段たる音楽、すなわち礼楽の楽の意

がて天下全体を仁義で覆いつくせるとの主張で、「五行篇」の説21は、やの死せるを食わざるも、祭るに親ら誅を執うは、簡なり」(説15)と語るの死せるを食わざるも、祭るに親ら誅を執うは、簡なり」(説15)と語る「五行篇」との間に、特殊な繋がりを感じさせるであろう。「五行篇」との間に、特殊な繋がりを感じさせるであろう。とれもやはり、「其の生けるを見て、其のがせるを見るに忍びず、其の声を聞きがて天下全体を仁義で覆いつくせるとの主張で、「五行篇」の説21は、やの元せるを食うに忍びず、其の声を聞き

ぼ確実と言える。 一篇、「文說」ないし「辯文」、もしくは「辯文説」であったことは、ほれたであろう。 したがって、「五行篇」が 本来は『孟子』外書四篇中のれたであろう。 したがって、「五行篇」が 本来は『孟子』外書四篇中の以上列挙した『孟子』との 特異な 類似性によっても、「五行篇」が孟以上列挙した『孟子』との 特異な 類似性によっても、「五行篇」が孟

これとほとんど同一の思考を展開している。

行篇」の構成については、大きく経と説とに二分する見方だけが行われ、それでは続いて、「五行篇」の内部構成を考察してみよう。 従来「五

する。
てみると、「五行篇」内部は、さてみると、「五行篇」内部は、さ

てきた。

だが仔細に内容を分析し

21 は えているから、 方の主題を結合する形で解説を加 は「集大成」であって、 Ł, り経の10~20を一括して抜き出す 解説している点である。 ることになるが、 なしうる。そしてこの両者、 経の10~13に対する解説部分と見 きく観れば、経の14~20までは、 は経15の解説と見られるから、大 の部分を、経の14~19までが順次 「金聲玉振」であり、経21の主題 まず注目すべきは、 経9と経21とが直接に接続す 連続して いたとも 考え られ もともと経りと経 経9の主題は 経の10~13 説21は双 また経20 つま

けは、説が存在しないことから、また経の1~5までの部分にだ

ることが可能となる。最後に位置する経28は、直前の経27との連続性がら、とすれば、経の1~9、経の21~27までは、一連の部分として一括す写の間に生じた混乱として処理すべきであろう。とすれば、経の1~9、経の1~5に対する説の欠落は、伝応は考えることができよう。しかしながら、内容的には、経5と経6との間には、何らかの断絶が存在するのではないかとも、一

経10~13を解説する経14~20の末尾に位置していたのではないかと思わ

内容的には経10~13全体を総括する性格を示す。そこで元来は、

薄く、

で同様の観点から、経の1~9と経のである。後者は前者には存在しない新たな要素を多数含んでおり、前が有在したとが読み取れる。そしが存在したととが読み取れる。そしが存在したととが読み取れる。そし

〔図  $\mathbb{I}$ -経 11 経14 経 経 18 17 経 16 経 経 12 20 経 15 経 13 見一智 聖一聞 差等による尊賢 小道・大道 大罪 聖人-知天道 徳-國家興 15を前提とする必要大罪・小罪の解説 差等愛中心 遷一拡延 外心 泊交

これら三者の間には、顕著な差異を見出すことができない。14~20、経21~28とを比較すると、

した経Iへの解説であろう。故に厳密には、(A)と(B)との間にも時期的差異は格別存在しないが、前述した性格から判断すれば、(B)は(A)を教本にのように考えることができる。(A)と(B)との間には、思想水準としての差以上の諸点を総合すると、「五行篇」全体の内部構成は、つぎの図Ⅳ

帛書「五行篇」の思想史的位置(浅野)

経 I

経Ⅱ

説

島根大学教育学部紀要(人文・社会科学)第十九巻

れは、 めに生じた現象であって、経Ⅱの られて、 経1への解説であったことが忘れ 分に対する説が存在している。 行篇」には、 して一括して置いた。さらに「五 ると考えられるので、 異が存在するとしなければならぬ 思想内容としては同水準にあ Bが本来はAを教本にした (A)(B)をも経と見なしたた 経6~28までの経部 一応経Ⅱと ح

[図 IV)

 $\sim 10$ 

9

28

 $20 \sim 14$ 

6

13

 $27 \sim 21$ 

説

28

(B)

成立と説の成立との間には、

相当

あろう。このように考えてくると、 くも前後三期に亙って、 の時期的隔たり、 これを子思 孟子学派の師承関係に当てはめてみたのが、 もしくはテキスト伝承上の変化を見込まねばならぬで 順次形成されたと推定できる。 「五行篇」は、 細分すれば四期、 つぎに示す 少

図Vである。

う。 後に 子思一門の間に、経Ⅰが子思の言として伝承されていたすれば、 はあっても、それが子思自身の言と称された可能性も、 当てて置いた。もっとも、 溯る可能性も否定できないが、今の段階では、 性が大きい。どこまで溯らせるかは、 他の部分に較べて稀薄なことから、 べる簡略なものであり、 まず経Ⅰの処置であるが、 経の扱いを受けて、 また『孟子』との特殊な繋がりを示す要素も、 経ⅡBが解説として加えられた理由も頷けよ 経Ⅰが実際には子思の門弟の手に成るもので 経Ⅰの内容は、 その成立時期は孟子以前に溯る可能 なお問題を残しており、 倫理的徳目を尻取り風に並 一応子思の門人の位置に 当然残る。 子思まで それが もし

は、 らざるをえない。 合する孟子学派の特色が、 のように想定した場合、 ッの三通りの場合を想定することができる。これらの中、 つぎは経Ⅱの処置であるが、 経Ⅱを孟子と同時期か、孟子の後学の作とする考え方であるが、こ 経Ⅱの中に、 一切姿を見せない点が、 可能性としては、 倫理と気・性・理などの概念を結 一応図のようにα・β 重大な疑念として残 β γの側

がある。 た教材となるわけで、それ故に孟子の後学が、 して加えられたとも考えられる。 が故に、 でに百年ほどの長期に亙って継続されていた点とを、 1自体が子思まで溯る可能性と、孟子に至るまで、子思学派の活動がす 孟子自身が子思の門人より授けられ、 それでは、一方のαの場合はどうであろうか。 子思の門人から特別視され、 この二点を踏まえるならば、 またこの場合は、 彼らの手によって経IIBが解説と 経Ⅰが子思自身の言と見なされた 己れの思想形成に際して使用し 本来経ⅡBが経Ⅰに対す との場合、 経Ⅰ・経Ⅱは、 考慮に含める必要 そもそも経



加えたとも考えることができる。 る解説であったにもかかわらず、その全体を経と見なして、一様に説を

以上、経Ⅱの成立時期について、 αの方向とβ・γの方向とに分け で、可能性を追求してみた。もとより明確な断定は下しがたいが、αの しうる。したがって、今の時点での筆者の私見としては、αの側であっ を示唆する両者間の差異と、それにもかかわらず、一方では経Ⅲと『孟 を示唆する両者間の差異と、それにもかかわらず、一方では経Ⅲと『孟 との間に強い類似性・共通性が存在している事態とを、ともに説明 しうる。したがって、今の時点での筆者の私見としては、αの側であっ との間に強い類似性・共通性が存在している事態とを、ともに説明 とって、可能性がより高いと考えている。

方向(θ)とを想定することができる。の後学の作と見る方向と、子思の門人、ないしは孟子自身の作と考えるの後学の作と見る方向と、子思の門人、ないしは孟子自身の作と考える最後に残るのは説の扱いであるが、可能性としては図のように、孟子

「五行篇」全体の中で、説の部分が『孟子』の内容と最も著しい共通性でいかと思われるにもかかわらず、その形跡がほとんど見当らない点でなところではあろう。ただしこの見方にも、若干疑念を抱かざるをえない点が残る。それは、仮りに説が孟子後学の手に成るものだとすれば、もう少し直接的に、『孟子』に 記録される孟子の 発言を引用するのが無難もう少し直接的に、『孟子』に 記録される孟子の 発言を引用するのが無難ないかと思われるにもかかわらず、その形跡がほとんど見当らない点でないかと思われるにもかかわらず、その形跡がほとんど見当らない点でないかと思われるにもかかわらず、その形跡がほとんど見当らない点でないかと思われるにもかかわらず、その形跡がほとんど見当らない点でないかと思われるにもかかわらず、その形跡がほとんど見当らない点でないかと思われるにもかかわらず、その形跡がほとんど見当らない点である。

共通性を「五行篇」が孟子の思想的影響下に著述された結果とする見方しては、以下の二通りの説明の仕方が可能である。その一つは、前記の顕著にして特異な共通性が存在しているのであるが、こうした現象に対さて、『孟子』と「五行篇」、とりわけ説との間には、上述のごとく、

ない。 6) 相違なく、 継ぎ、そこに自己の創見をも混じえて、己れの思想体系を構築したのに さと、「五行篇」と孟子との影響関係の方向性とは、 ちである。しかしながら、従来の思想史に占めてきた孟子の比重の大き に引きずられて、とかく孟子から「五行篇」への影響ばかりを想定しが 名不詳の文献との関係を考えるときは、 となる。そして孟子のような著名な 思想家と、「五行篇」のような作者 で、 とする見方で、 一つは、 前者の方向を選択する場合には、 いかに孟子と雖も、必ずや前の時代から多くの思想的遺産を承け それとは逆に、孟子の思想が「五行篇」の影響下に形成された 無から有を 生ずるように 自己の思想を 創出したわけではな 後者 (θ) の側を選択する際には、この立場に立つこと この立場を取ることになる。 思想史上に占める孟子の巨大さ 直接には関わりが もう

するものであろう。 そもそも『孟子』には、文意不明の難解な箇所が多数含まれている さんである。 これを知る者」と「聞きて之れを知る者」とが、例えば上述した「見て之れを知る者」と「聞きて之れを知る者」とが、例えば上述した「見て之れを知る者」と「聞きて之れを知る者」とが、例えば上述した「見て之れを知る者」と「聞きて之れを知る者」とが、例えば上述した「見て之れを知る者」と「聞きて之れを知る者」とが、例えば上述した「見て之れを知る者」と「聞きて之れを知る者」とが、例えば上述した「見て之れを知る者」と「聞きて之れを知る者」と「聞きて之れを知る者」と「聞きて之れを知る者」と「聞きて之れを知る者」と「聞きて之れを知る者」と「問きている。」というには、文章に関うない。

が高いと考えている。が、説の作者は子思の門人か、あるいは若年時代の孟子であった可能性が、説の作者は子思の門人か、あるいは若年時代の孟子であった可能性とうした理由から、今のところ筆者は、やや冒険に過ぎるかも知れぬ

六

対する姿勢を示す資料である。 色とするが、 する。「五行篇」は、 姿勢を概観してみよう。以下に列挙するのは、 本章では、「五行篇」が 思想史上に占める位置、 それが持つ意味を探るために、まず先秦儒家の天に対する 強烈な神秘主義・天人相関思想を、 儒家の開祖、孔子の天に 及びその意義を考察 その最大の特

(1) 顔淵死、子曰、 噫 天喪予、 天喪予。(『論語』先進篇)

(2)子曰、 噫、 天祝予。(『春秋公羊伝』哀公十四年)

(3)子曰、天生德於予、桓魋其如予何。(『論語』述而篇)

(4)日、文王旣没、 也。天之未喪斯文也、匡人其如予何。(『論語』子罕篇) 文不在茲乎。天之將喪斯文也、 後死者不得與於斯文

(5)子見南子。 子路不說。 (『論語』 雍也篇) 夫子矢之日、 予所否者、 天厭之、天厭之。

(6) 久矣哉、 罕篇) 由之行詐也。 無臣而爲有臣。 吾誰欺、 欺天乎。 (『論語』子

(7)獲罪於天、 無所禱也。 (『論語』 八佾篇

(8)五十而知天命。

(『論語』為政篇

孔安國日、 知天命之終始也

皇侃曰、 天命謂窮通之分也。

(9)孔子日、 不知命、 無以爲君子也。 (『論語』 堯日篇)

(10)孔子日( 君子有三畏。 畏天命、 畏大人、 畏聖人之言。(『論語』季氏

> 何晏日、 順吉逆凶、 天之命也。

(1)子曰、道之將行也與、 命也。道之將廢也與、 命也。 (『論語』憲問篇)

(13)子曰、鳳鳥不至、河不出圖。吾已矣夫。(『論語』子罕篇

斯人也而有斯疾也。

(『論語』 雍也篇)

(12)日、亡之。命矣夫、

14子日、丘之禱久矣。 (『論語』述而篇)

富貴在天。(『論語』 顔淵篇

(15)子夏日、商聞之矣。

死生有命、

(1)季路問事鬼神。子曰、未能事人、焉能事鬼。 日敢問死。日未知生、

焉知死。(『論語』先進篇)

(17)子曰、 務民之義、 敬鬼神而遠之、 可謂知矣。 (『論語』 雍也篇

(18)子不語怪力亂神。(『論語』述而篇)

(19)夫子之言性與天道、 不可得而聞也已矣。(『論語』公冶長篇

までは、 る記録である。 順や服従の姿勢を表明する、孔子及び子夏の発言である。一方、 これらの中、(1)~(5)までは、 鬼神や天道・天性に対する、孔子の懐疑的・消極的姿勢を伝え 上天や天命への信頼や信仰、 ないしは随 (16) (19)

朝の盛衰・興亡は上天の意志・命令によって決定され仏山、 事実として認めるべきであろう。 主義・天人相関へと繋がる要素や、 し自覚しなければならぬ(1)(2)(3)(4)(8)(9)(0)といった、 によってその時期を地上に予告する個のであり、君子はその天命を察知 つの方向を提示する資料が、ともに存在すること自体は、 が大きく分かれてきたが、こうした分裂現象は、 従来、孔子の天に対する姿勢をいかに判定すべきかについては、 どちら側をより重視したかに起因している。 前者の系列中には、 個人の運命は上天が降す命令によっ だが、一見相反する一 暦運・予兆説や神秘 前記二系統の資料の 人間界における王 動かしがたい 上帝は予兆 意見

ばかりは責められぬのである。 したものだと主張する儒者が現われたとしても、 秘主義・天人相関思想を説きながら、これこそ孔子の路線を忠実に継承 て決定されるとの宿命論(12)15)へと接続する要素、あるいは人事の善悪に 豊富に見出される。 上天が賞罰を以て介入する(5)7)との天譴説へと発展する要素など 後世とれらの要素を徹底的に推進し、 あながちそれを詐称と 強烈な神

ばかりは否定できないのである。 ものであると主張する儒者が現われたとしても、 来予知をしたり、天性を説いて人為を制約したりする行為への警戒心(19) 願う巫祝的行為を嫌悪的17181したり、瞽官や史官のように天道による未 が含まれている。後世こうした傾向を徹底させ、 また後者の系列中には、自ら鬼道を能くして神秘的効果を招来せんと 及び宿命論などを排撃しつつ、これぞ孔子の路線を正統に継承した 神秘主義や天人相関思 これまたそれを詐欺と

評することができよう。(8) 仰の念を保持していたことは明白であるとしても、それは概ね窮地に陥 であって、天命や天道・天性の具体的内容について、 孔子の天に対する恭順な姿勢も、 孔子がとりたてて他者に披瀝せんとした形跡は存在しない。 全体的に観ると、孔子がその内面において、上天や天命に対する深い信 方向性が並存していたこと自体は、 た際に吐露された個人的発言であって、天命や天道に関する自説を、 とのように、 それを自己の学説として理論化するまでのものではなかった、 孔子の思想の中に、つき詰めれば矛盾しかねない二つの 多く彼個人の内面的信仰に留まるもの 間違いのないところである。 積極的に思索・探 すなわち、 ただし

> 解した場合の「樂正氏之儒」の思想として扱うべきであろう。 内容は、広く曽参学派、『韓非子』 顕学篇の分類で言えば、 曹参自身の 著作と 伝承されているが、 実際には 曽参の思想に基づきつ ځ 字は子輿。 容によって見てみよう。 前提の下に、 それではつぎに、 孔子の直接の 門人たる曽参の場合を、『孝経』の内 故に之れに業を授く。孝経を作る」(『史記』仲尼弟子列伝)などと、 彼の門人たちの手で著述されたと見られる。したがって『孝経』の 孔子より 少きこと四十六歳。 関係資料を以下に挙げてみる。 もっとも『孝経』は、「曽参は南武城の人なり。 孔子以為らく 能く孝道に通ず 楽正子春と こうした

(A) 子曰、 之。則天之明、 夫孝天之經也。 地之誼也。 民之行也。 因地之利、 以訓天下。(『孝経』三才章) 天地之經、 丽 民是則

(B)生則親安之、祭則鬼享之。是以天下和平、災害不生、 明王之以孝治天下也、如此。(『孝経』孝治章

禍亂不作。

故

(C)子曰、天地之性、人爲貴。 於明堂以配上帝。(『孝経』聖治章) 莫大於配天。則周公其人也。 人之行、莫大於孝。孝莫大於嚴父。 昔者、 周公郊祀后禝以配天、 宗祀文王

は、「天地の性は、 できるといった、 統治方針とするならば、「災害は生ぜず、 る。 た上、父に対する孝を上帝に対する祭祀に比擬して、天に向わんとする 物に対する人間の優位性を決定づけたとして、 之經」と称し、人倫を天地の理法へと昇格させんとする思考が述べられ 最初のAでは、 Bでは、孝の実践は鬼神も享受するところであるとか、 孝なる倫理的徳目を、 強烈な天人相関・災異思想が強調される。 人を貴しと為す」との孔子の言を援引し、 「天之經」「地之誼」とか「天地 禍乱も作らず」との福を招致 人倫の根拠を天地に求め 王者が孝を 天地が万 また(C)で

積極的姿勢を表明している。

両者の親近性を示す証左となろう。 「孝經」ないし「說孝經」なる一篇が含まれることも、やはりずる姿勢を見せるのも、 かかる学統の反映と思われる。『孟子』外書四参より出ており、曽参学派が子思・孟子学派と同様に、天に接近せんと道)に対し、積極的な接近の姿勢を見せていた。そもそも子思学派は曽唯心主義の 延長線上に 神秘主義・天人相関思想を 置き、 天(上帝・天でぎに子思・孟子学派であるが、この系統はすでに詳述したように、

(I)天による万物への賦命と本性の強調、及び積極的使命感。――『孟る彼らの思想的特色を、項目ごとにまとめてみる。そとで以下に、曽参・子思・孟子三学派の著作を一括して、天に対す

子』「五行篇」『中庸』『孝経』『大学』 (1)天による万物への賦命と本性の強調、及び積極的使命感。——

『孝経』(一天の理法(天道)や予兆・災異思想。――『孟子』「五行篇」『中庸』(一気を媒介とする内外感応説。――『孟子』「五行篇」

∭心の凝集による超越的予知能力の獲得。

(鬼神)——『中庸』

(慎独)-

-『大学』『中庸』「五行篇」

### (誠)——『孟子』『大学』『中庸』

(致知格物)——『大学』

るのである。 るのである。 なのである。 た幅に天に接近せんとする立場へと、明らかに変化していたりで性と天道とを説かず、鬼神を敬して遠ざけんとした孔子の立場と、大幅において、大きな共通性を保持している。そしてそれは、基本的方向性において、大きな共通性を保持している。そしてそれは、基本的方向性において、大きな共通性を保持している。そしてそれは、人とのように、複雑に入り組んだ形態ではあっても、これら三学派は、人とのように、複雑に入り組んだ形態ではあっても、これら三学派は、人

思天、則失萬物之情。(『荀子』天論篇)
思天、則失萬物之情。(『荀子』天論篇)
対著矣。(中略)君子敬其在己者、而不慕其在天者。(中略)大天而思期者矣。(中略)君子敬其在己者、而不慕其在天者。(中略)大天而思明於天人之分、則可謂至人矣。(中略)所志於天者、已其見象之可以それでは続いて、荀子の天に対する姿勢を見てみよう。

は、天を思うなり」(「五行篇」説6)との断言と、「人を錯きて天を思わら、荀子の天に対する立場は、人類さえ努力を怠らなければ、基本的に天は人間社会が存立できるような仕組みになっているとの、天に対する信頼、天に対する楽できるような仕組みになっているとの、天に対する信頼、天に対する楽できるような仕組みになっているとの、天に対する信頼、天に対する楽できるような仕組みになっているとの、天に対する信頼、天に対する楽できるような仕組みになっているとの、天に対する信頼、天に対する楽できるような仕組みになっているとの、天に対する信頼、天に対する楽できるような仕組みになっているとの、天に対する信頼、天に対する楽できるような仕組みになっているとの、天に対する信頼、天に対する楽できるような仕組みになっているとの、天に対する信頼、天に対する楽できるような仕組みになっているとの、天に対する信頼、天に対する楽できるような仕組みになっているとの、天に対する信頼、天に対する楽できるような性組みになっているとの、大に対する信頼、大に対するといるといるとは、大きないのである。

帛書「五行篇」の思想史的位置(浅野)

両者の天に対する基本姿勢の相違は、もはや明白であろう。ば、則ち万物の情を失う」(『荀子』 天論篇)との主張を対比するならば、

思・孟子系統の儒家と、後者の方向を徹底させた荀子の系統とが、 秘主義を排する儒家的合理主義と規定せんとする見解が有力であった。(๑) は する要素とならざるをえないのは、当然の帰結である。 鮮明に「天人之分」を主張する荀子の三者だけが、先秦の儒学史を構成 である。こうした思索方法を取るときは、天に対する消極的姿勢を守ら 之分」の主張に引きずられたことなどが、総合された結果成立した見解 が、いまだ知られなかったこと、さらに荀子のあまりにも尖鋭な「天人 また帛書の発見によって明るみに出た子思・孟子学派の天人相関的傾向 や『中庸』が記す天人相関思想や神秘主義思想の存在を軽視したこと、 の念とを同居させる孔子から出発して、前者の方向を推進した曽参・子 保護者としての天に対する信頼と、 んとする孔子と、とりたてて天人相関を説いた痕跡の薄い孟子、そして 対立していた状況が判明したわけである。従来、先秦の儒家について その天に対する消極的側面を重視して、その全体を、天人相関・神 孔子が持つ二面性の中の片側をより高く評価したこと、『大学』 先秦儒家の天に対する姿勢を概観してきた。その結果、 神秘主義に深入りすることへの警戒 人倫の 併存

り思想なりも、充分視野に収めた上で、先秦儒家の全体像を再考する必億生の活動によって支えられていたのであり、彼ら底辺の儒者の生態な危険性である。先秦の儒学は、もとより有名・無名とり混ぜた、無数のた傑出した思想家のみを並べる形で、先秦の儒家の全体像を描くことのしかし、ここで注意しなければならぬのは、孔子・孟子・荀子といっ

を、紹介してみよう。 要があろう。 そとで以下に、 そうした底辺の 儒者の 活動を伝える資料

(1)子謂子夏曰、女爲君子儒、無爲小人儒。(『論語』 雍也篇

(2)有强執有命以說議日、壽夭貧富安危治亂、 翠、 子』非儒下篇) 達賞罰幸否、 是隨、子姓皆從、 君子笑之。怒曰、散人焉知良儒。 恃人之野以爲尊、 有極。 得厭飮食。 畢治數喪、 人之知力不能爲焉。 富人有喪、乃大說喜曰、 夫夏乞麥**禾**、五穀旣収、 足以至矣。因人之家以爲 (中略) 儒者以爲道敎。 固有天命。不可損益。 此衣食之端也。(『墨 争 窮

非儒下篇) ③其親死列尸弗斂。 登屋窺井、挑鼠穴、探滌器、 而求其人。(『墨子』

4)宋陽里華子、 所禱、非藥石之所攻。吾試化其心、變其慮。庶幾其瘳乎。於是試露 之妻子、以居產之半請其方。儒生曰、 巫而禱之、 莫知其所施爲也。而積年之疾、一朝都除。(『列子』周穆王篇) 之而求衣、饑之而求食、幽之而求明。儒生欣然、 室則忘坐。今不識先、後不識今。闔室毒之、謁史而卜之、弗占、 然吾之方密傳世、 弗禁。謁醫而攻之、弗已。 中年病忘。 不以告人。試屏左右、 朝取而夕忘、 魯有儒生。自媒能治之。華子 此固非卦兆之所占、非祈請之 夕與而朝忘。 獨與居室七日。 告其子曰、 在塗則忘行、 從之、 疾可已 誯 在

(6)弟佗其冠、神禫其辭、禹行而舜趨。是子張氏之賤儒也。正其衣冠、

而耆飲食、必曰君子固不用力。是子游氏之賤儒也。(『荀子』 非十二子而耆飲食、必曰君子固不用力。是子游氏之賤儒也。偸儒憚事、無廉恥齊其顏色、嗛然而終日不言。是子夏氏之賤儒也。偸儒憚事、無廉恥

(7故易曰、括囊無咎無譽。腐儒之謂也。(『荀子』 非相篇)

していたことだけは、確認できる。でに春秋末から、孔子の眼には「小人」としか映らぬような儒者が存在でいる。これのみでは、「小人の儒」の実態は不明であるが、少くもすまず⑴で孔子は、「君子の儒」に対する「小人の儒」の存在に言及し

収穫後に富豪の家で盛大な喪儀があると、喪儀屋として僱われた本人の 有様だったと言う。 みならず、 食糧の乏しい夏の間は、穀物をねだり歩く乞食同然の生活を送り、秋の って決定されているとの主張も含まれている。 きまわったと言う。そして彼らが説く宿命論の中には、『孟子』 滕文公 の発言と似通った天命論・宿命論を吹聴して、 た、『論語』顔淵篇が記す子夏の発言や、『孟子』尽心上篇が伝える孟子 儒者は、 「五行篇」『中庸』 などと同じく、国家の治乱もやはり天命によ 個人の禍福・吉凶は天命によってすでに決定されているといっ 儒者の生態を詳しく描写した墨家の記録である。 一族・郎党までがぞろぞろと押しかけて、こぞって寄食する その結果として彼らは、 人為的努力の無益さを説 これによれば

そのわざとらしい偽善ぶりと、巫祝まがいの愚劣さとを批判する。に追い求めるふりをし、容易に親の死を信じられぬ孝子の風を装うと、り、鼠穴をのぞき込んだり、便器の中を探ったりして、死者の姿を熱心葬しようとせず、 屋根に登って 四方を 見渡したり、 井戸の底を窺ったすぎの③でも墨家は、親の死に際し、儒者はいつまでも親の遺骸を埋

部への 思索・探究は、 彼らにとっても 重要な 主題だったからである。 思・孟子学派は極端な唯心主義の立場を取っており、 儒生の、 主義と決して無縁ではなかろう。 たかのごとく説かれるが、必ずしもそうではない。 や精神倒錯など、 る。通常心の内部を探究する領域は、道家思想の専有するところであっ 其の心を化し、 さらに4や5では、 巫祝顔負けの怪しげな生態が語られる。興味深いのは、 其の慮を変えん」とする儒生の秘術も、 いずれの 場合も 儒者が 心の病いを扱っている点であ 秘伝の方術を操っては病人を治療せんとする魯の 前述したように、子 それだけに心の内 こうした唯心 健忘症

刑するが、この事件が「坑儒」と表現されたごとく、 秘主義的色彩を強めて行き、ついにはもっぱら方術を技芸とするに至っ に欺かれた始皇帝は、 た者たちが、当然存在したのである。不老不死の仙薬を持ち帰るとの言 しての商売柄、 辺の儒者の生態が、 生態からも、その神秘主義的傾向が読み取れよう。そして荀子は、 天命論・宿命論を信奉しては無為徒食に明け暮れるとともに、 の「いにおいても、儒家のある部分を「腐儒」とまで罵倒している。 禹歩法は、 妙にし、禹の歩き方や舜の走り方と称する動作を実践していたと言う。 張氏の学派では、 上 これらの資料からは、 また60で荀子は、子張・子夏・子游の三学派の奇妙な生態を指摘した 彼らに「賤儒」との罵言を浴びせている。荀子の叙述によれば、 後世の道教でも重要な秘術とされたが、やはり子張氏学派の 死者の霊魂を呼び返すような呪術を施して、 平べったい風変りな冠を被り、 おぼろげながらも浮び上ってくる。 激怒のあまり無関係の方士たちまで連座させて処 春秋末から戦国末にかけて、 言辞を殊更に深遠・微 秦・漢期には、 無数に存在した底 彼らの中には、 しだいに神 喪儀屋と 最後 方 子

て、彼らが事件に連座した可能性をも、想定することができよう。で、彼らが事件に連座した可能性をも、想定する者が多く含まれていた、多数含まれていたからにほからなない。趙岐は「孟子題辞」においが、多数含まれていたからにほからなない。趙岐は「孟子題辞」においが、多数含まれていたからにほからなない。趙岐は「孟子題辞」においが、多数含まれていたからにほからなない。趙岐は「孟子題辞」においが、多数含まれていたからにほからなない。趙岐は「孟子題辞」においた現象も、当時の儒者の中に、実際に方士との区別が判然としない連中た現象も、当時の儒者の中に、実際に方士との区別が判然としない連中た現象も、当時の儒者の中に、実際に方士との区別が判然としない連中に現象も、当時の儒者の中に、実際に方士との区別が判然としない連中に現象も、当時の儒者の中に、実際に方士との区別が判然といる。こうし士と儒生とはあれている。こうし

は 的進展を 図った系統と 見なすことができる。 義や天人相関思想をも、 したがってこれらの学派は、 説を継承した後学中に、 俗の溝猶たる瞀儒は、 た五行説を非難するにあたり、「子思之れを唱え、 つまた社会の底辺に生きる俗儒をその主要な担い手としてきた、神秘主 て之れを云う」(『荀子』非十二子篇)と述べることから、 同質であったと言うのではない。 排除せんとする儒家的合理主義であったとは、 収めるならば、先秦における儒家全体の立場を、天人相関や神秘主義を 数の上では圧倒的多数を占める、これら無名の儒者の存在をも視野に 天に対する積極的な接近を試行したのである。 そうした側面を 切り捨てる形で 理論的発展を 遂げた荀子とは異な 勿論、 曽参や子思・孟子系統の儒家が、これら底辺の儒者と全く 嚾嚾然として其の非とす所きを知らず。 その内部に包摂しつつ、それぞれの学説の理論 俗儒が相当の比率を占めていた状況が窮える。 そもそも孔子以来儒学の一側面であり、か しかし、荀子が子思・孟子学派が唱え だからこそ これらの学派 一概に規定できないので 孟軻之れに和す。 子思・孟子の学 遂に受け 世

そこで『孟子』「五行篇」『大学』『中庸』『孝経』等の著作は、しきり

点は、 ない。 関・災異思想の体系などと比較すれば、 を、 いは『老子』や が極めて未熟であるとの、 『書経』に見える皇天上帝の域を、 そう大きく 超えるものとはなってい に天への接近を試みた系統の儒学が、戦国末までに到達しえた理論水準 かかわらず、 われわれの前に提示する。そしてその理論水準は、 同時代に流行した占星術や観天望気術を含む陰陽家の理論、 すなわち彼らの理論水準は、 天そのものに対する思索の貧弱さから、 『荘子』における道や天に対する思索、黄老道の天人相 大きな限界性を免れていないのである。 天内部の明確な構造化、 一目瞭然であろう。 概して『詩経』や 彼らの熱意にも 及び理法化

を代表する存在は、斉の鄒衍である。神秘主義思想は、戦国後期に至って飛躍的な進展を見せる。かかる動き、さて、儒家の一部がこうした思想的営為を続ける間にも、天人相関・

(1) 其後有騶子之屬。 州數。 名曰、 茲。 之所不能睹。 中國名山大川通谷、 因載其機群度制、 而大之、 作怪迂之變終始大聖之篇十餘萬言。 政 益淫侈、不能尚德若大雅整之於身施及黎庶矣。乃深觀陰陽消息、 以爲、儒者所謂中國者、於天下乃八十一分、 封爲成侯而受相印。 中國外、 赤縣神州。 至於無垠。 稱引天地剖判以來、 如 推而遠之、至天地未生、窈冥不可考而原也。 赤縣神州内、 赤縣神州者九。 齊有三騶子。其前騶忌。 禽獸水土所殖、 先序今以上至黃帝、 先孟子。 自有九州。 乃所謂九州也。 其次騶衍。 五德轉移、 其語閎大不經。 物類所珍、 學者所共術、 禹之序九州是也。 以鼓琴干威王、 後孟子。 治各有宜、 因而推之、 居其一分耳。 於是有稗海環之、 必先驗小物、 翳衍睹有國者 大並世盛衰 而符應若 及海外人 因及國

海環其外。 君臣上下六親之施。 人民禽獸莫能相通者。 天地之際焉。 始也濫耳。(『史記』孟子荀卿列伝) 如一區中者、 其術皆此類也。 乃爲一 然要其歸、必止乎仁義節儉 恻 如此者九。 乃有大瀛

(2)大夫日、 非聖人、 者也。 海 計也。(『塩鉄論』論鄒篇 光於四海。 無補於用者。君子不爲。無益於治者、 文學曰、 州。絕陵陸不通、 亡其三十六郡。 牧胡而朝萬國。諸生守畦畝之慮、閭巷之固、未知天下之義也。 禹貢亦著山川高下原隰、 所謂中國者、 於是推大聖終始之運、 孔子曰、未能事人、焉能事鬼神。 守一隅而欲知萬方、猶無準平而欲知高下、 堯使禹爲司空、平水土、 作怪誤、 鄒子疾晚世之儒墨、不知天地之弘昭曠之道、將一曲而欲道 戰國信嘉言、 乃爲一州。有大瀛海、圜其外。此所謂八極而天下際 惑六國之君、 天下八十一分之一。 欲達瀛海、 破亡而泥山。 以喩王公。 而不知大道之遙。 以納其說。 而失其州縣。 隨山刊木、定高下而序九州。鄒衍 君子不由。三王信經道 名曰、 列志中國名山通谷、 昔秦始皇已吞天下、 近者不達、焉能知瀛海。 此春秋所謂匹夫熒惑諸侯 知大義如斯、 故秦欲達九州而方瀛 赤縣神州。 無規矩而欲知方圓 不如守小 而分爲九 以至海 欲幷萬 而德 故

(3)鄒子以儒術干世主、 子之作、變化之術、 亦歸於仁義。 不用。 即以變化終始之論、 (『塩鉄論』論儒篇 卒以顯名。 (中略) 鄒

説とを、 鄒衍の学説が、 との五徳終始説と、 先頭の⑴は、 二つの柱としていたことが判る。 天界での五徳の推移に対応して、 鄒衍の思想を概述する司馬遷の言である。 世界は中国の八十一倍の広大さを持つとする大九州 地上で王朝が交替する これによって

(2) は 鄒衍が、 天地の広大さに目を向けず、 狭溢な人間社会にのみ拘

> 創造したと指摘したのち、この大地理説の雄大さに刺激されて、 皇帝が四方に大遠征を試みたとの伝承を記録する。 泥する「晩世の儒墨」を批判する立場から、五徳終始説と大地理説とを 秦の始

ごとくでない点に憤激したところにあり、また彼の思想の帰結するとこ いる。 と称された鄒衍は、 系を創作したと考えられる。 する①の体裁からして、 ろが、「仁義・節倹・君臣・上下・六親の施」に あったとする ⑴の記述 れる鄒衍も、 なったのである。 (11) 見限って、陰陽説・五行説・時令説・暦運などを総合した独自の思想体 かも鄒衍が属していたのは、孟子と鄒衍とを連続した系譜のごとく叙述 主からも相手にされず、やがて天に対する思索の貧弱な儒家の狭溢さを したがって鄒衍は、 注目すべきは(3)の記述で、これによれば、 やはり鄒衍が元来は儒者であったとの(3)の記述を裏付けている。 鄒衍の思想活動の動機が、当時の為政者の行状が『詩経』 実はもともと儒者であったと、彼の思想的前歴が語られて 各国の君主の破格の厚遇を受け、 当初子思・孟子系統の儒学を修めたが、 子思・孟子学派であったと推定される。 かくして「談天衍」(『史記』孟子荀卿列伝) 陰陽五行説を大成したとさ 一躍時代の寵児と どこの君 大雅の

\$

点も、 に 唱した 五徳終始は、 との関連を窺うことができる。 が、それが徳と表示され、しかも礼法・服色の改制と連結されている点 天への接近を試行していたことが、重要な土台となっている。 ただし彼の成功も、 倫理的徳目を五行と称した上、それを天道と結び付ける「五行篇」 人倫と気とを結合していた『孟子』や「五行篇」との関係を示唆 水・火・木・金・土五種の 鄒衍が本来属していた子思・孟子学派が、 また鄒衍の五徳の実体が五種の気である 気の循環・ 転移を指す 鄒衍の提 すでに

強い類似性を示す。 強い類似性を示す。 強い類似性を示す。 強い類似性を示す。 はの思想は多くの点で、前述した子思・孟子系統の思想とよる王朝交替を説く暦運の思想を含むこと、思想の究極目標を仁義に措つこと、上帝が降す機祥・瑞兆による予言的性格を備えること、天意にして之れを大にす」「1と、内から外へ外へと推進・拡大する方向性を持ぶ」「之れを遠くす」「之れを推して、海外の、人の睹る能わざる所に及する。さらに鄒衍の用いた思考方法が、「其の機祥・度制を 載して、推する。さらに鄒衍の用いた思考方法が、「其の機祥・度制を 載して、推

為さず。治に益無き者は、 すら達せず。焉んぞ能く瀛海を知らんや。故に用に補無き者は、 体系を樹立することは、 系統の儒学を学んだとすれば、 は多くの思想的遺産を譲り受けたと見ることができる。もし鄒衍が荀子 え、天人相関・神秘主義を基調とする子思・孟子系統の儒学から、 新学説を 創出したのち、 鄒衍を非難する、 小計を守るに如かず」②と、荀子の「天人之分」の立場に拠りつ 文学の言辞からも明白である。 到底不可能であったろう。 この点は、「近き者 君子は由らず」「大義を知ること斯くの如け 一転して 儒家を批判する側に 回ったとは言 彼が前記のような巨大な天人相関の思想 君子は 鄒衍

にその一例を示してみよう。
って、それが濃密な天人相関の体系を備えていた事実が判明した。以下態は永らく不明であったが、馬王堆漢墓より出土した黄帝書の内容によたのは、やはり東方の斉で興った黄老道の一派である。これまでその実さて鄒衍と同じく、戦国後期に巨大な天人相関の思想的潮流を形成し

天に順う者は昌え、天に逆う者は亡ぶ。天道に逆うこと毋ければ、

「五行篇」の思想史的位置(浅野)

う。 与す。 作す可きに作さざれば、 環周せば、人反りて之れが客と為る。静作時を得れば、天地之れに は、 を視る。 以て其の当を明らかにす。望むも其の当を失わば、環りて其の殃い 則ち守る所を失わず。 静作時を得れば、天地之れに与す。静作時を失わば、天地之れを奪 (『十六経』姓争篇) 道を是れ行う。明明も微に至り、 争うに衰せず、 (中略) 其の明なる者は、 (中略) 刑徳の皇皇たるは、 時静なるも静まらざれば、 天稽環周し、 以て法と為り、 時反りて以て機と為る。 人反りて 之れが 客と為る。 日月相い望みて、 而して 微なる者 国家定まらず。

の、強烈な天人相関思想が展開されている。 切に使い分けるべきこと、もし天道の指示に従って刑と徳、静と作とを適切に使い分けるべきこと、もし天道の指示に従って刑と徳、静と作とを適など、上天の意志と人事との間に、理法化された天道を介在させる形でなど、上天の意志と人事との間に、理法化された天道を介在させる形でなど、上天の意志と人事との間に、理法化された天道を済亡させる形でなど、上天の意志と人事との理法の指示に従って刑と徳、静と作とを適い、強烈な天人相関思想が展開されている。

たかの観を呈したのである。 多くの人びとの心を捉え、 思想界全体は、天人相関・神秘主義の潮流によって、 に代表される各種の陰陽思想も、 による採用を求め、 秦から漢への王朝交替を正当化しうる理論であると喧伝して、 たのである。一方、 て替る新たな政治思想として、 そして秦帝国が滅亡して漢が成立するや、それまでの法術思想に取っ しきりに活動を継続していた。この他、 鄒衍の五徳終始説を奉ずる後学の徒も、 広汎な流行を誇示していた。そのため漢初の 漢の思想界に主導的地位を占めるに至っ 時代の先端を行く最新の理論として、 ほとんど席巻され それこそが 陰陽流兵学 漢の朝廷

か。 しからば 当時の儒学は、 いったい どのような 状況だったのであろう

っていたのである。

人対策の中、第三策の冒頭部分を掲げてみよう。つぎに、武帝に対し諸子百家の排除と儒学の採用とを求めた、著名な天想の体系を備え、濃厚な神秘主義的色彩によって覆いつくされている。したのが董仲舒である。ただし董仲舒の儒学は、その全体が天人相関思かかる情勢の中で、儒学の復興を企図し、ついに儒学の官学化に成功

者天之所以長也。德者君之所以養也。霜者天之所以殺也。刑者君之厚之、設誼立禮以導之。春者天之所以生也。仁者君之所以愛也。夏經陰陽寒暑以成之。故聖人法天而立道、亦溥愛而亡私、布德施仁以臣聞、天者羣物之祖也。故徧覆包函而無所殊、建日月風雨以和之、

加也。 善。 然有文以相接、 子兄弟之親、 빊 戍。 命、亡以爲君子。此之謂也。 自貴於物、然後知仁誼。 於物也。故孔子曰、天地之性、人爲貴。明於天性、 桑麻以衣之、六畜以養之、服牛乘馬、圈豹檻虎。是其得天之靈、 人之獄矣。今世廢而不修、亡以化民。民以故棄行誼而死財利。是以 端也。古者修教訓之官、務以德善化民。民已大化之後、天下常亡一 見人之所爲、其美惡之極、乃與天地流通而往來相應。此亦言天之一 天道、下質諸人情、 所以罰也。繇此言之、天人之徵、古今之道也。孔子作春秋、上揆之 也。下務明教化民、 古則譏之。 天令之謂命、 犯法而罪多、一歳之獄以萬千數。以此見古之不可不用也。故春秋變 安處善、 脩此三者、 人欲之謂情、 春秋之所惡、怪異之所施也。書邦家之過、 然後樂循理。 出有君臣上下之誼、 **驩然有恩以相愛。此人之所以貴也。生五穀以食之、** 而大本擧矣。人受命於天、固超然異於羣生。 情非度制不節。 參之於古、考之於今。 以成性也。正法度之宜、別上下之序、以防欲 命非聖人不行。質樸之謂性、 知仁誼、 樂循理、 (『漢書』 董仲舒伝) 會通相遇、 然後重禮節。 是故王者上謹於承天意、 然後謂之君子。 故春秋之所譏、災害之所 則有耆老長幼之施。 重禮節、然後安處 兼災異之變、 故孔子曰、 知自貴於物。 性非敎化不 以順命 入有父 不知 知

んとする。 
この中で董仲舒は、「春とは天の生ずる所以なり。 
にとは君の愛する。 
とは天の段す所以なり。刑とは君の罰する所以なり。此れに繇りて之れをは天の殺す所以なり。刑とは君の罰する所以なり。此れに繇りて之れを所以なり。夏とは天の長ずる所以なり。徳とは君の養う所以なり。霜との中で董仲舒は、「春とは天の生ずる所以なり。 
仁とは君の愛する

が完璧な 天人相関論者、 災異思想の 信奉者であったかのごとく 主張すった筈の孔子と天道とを緊密に結び付け、公羊学の立場から、孔子自身孟子が唱えはじめた孔子による春秋筆削説を利用して、天道を説かなか所は、災害の加うる所なり。春秋の悪む所は、怪異の施す所なり」と、続いて彼は、「孔子は春秋を作るに、上は之れを天道に揆り、下は諸

と努める。 
と努める。 
と努める。 
と努める。 
と努める。 
と対して、君主の統治を天人相関理論の内部に組み込まん質樸之れを性と謂う。 
性は教化に非ざれば成らず」と、『中庸』とほぼ 
質様之れを性と謂う。 
なは聖人に非ざれば行われず。

万物に対する絶対的優位性を証明せんとする。経』中の孔子の言を引用して、倫理性を天性として付与された人間の、さらに董仲舒は、「孔子曰く、天地の性は、人を貴しと為す」と、『孝

うる第一歩であると語る。 節を重んず。 謂う」と、 る後に理に循うを楽しむ。理に循うを楽しみて、然る後に之れを君子と 物より貴きを知りて、然る後に仁誼を知る。仁誼を知りて、然る後に礼 人の独り仁義有るを知るは、 (経4)「智ならざれば仁ならず、仁ならざれば安からず、 ついで彼は、「天の性を明らかにして、自ら物より貴きを知る。 万物に優越する倫理性への自覚こそが、やがて君子に到達し 楽しまざれば徳无し」(経13)といった、「五行篇」の内容と 安んぜざれば 則ち楽しまず、 楽しまざれば 則ち徳无し」 礼節を重んじて、然る後に善に安処す。善に安処して、然 ここでの 論理展開は、「万物の性を侔えて、 進むのみ」(説3)とか、「形われざれば則 安からざれば 自ら

> 論旨を展開させている。 重ねて孔子が 天命を 奉ずる 全くの天人相関論者で あったかのごとく、「命を知らざれば、 以て君子為ること亡し」との 孔子の言とを連結し、分は「五行篇」を 利用したと 考えられる。 そして董仲舒は、 これと、ほとんど重複する。表現に多少の改変が施されてはいるものの、この部

成功したのである。 百家の学を斥けて、 り込む形で、儒学を強烈な天人相関思想へと改変し、 説などを公羊学内に導入し、利用できるものは学派の如何を問わずに取 は 批判されていた儒学を、黄老道に匹敵しうるだけの本格的な天人相関思 的地位を占めていた黄老道が、大規模な天人相関の思想を備えており、 想へと脱皮させて行く必要性を、 董仲舒はそれへの対抗上、鄒衍から「天地の弘、 思想となっている。その最大の理由は、この時期まで漢の思想界に主導 とのように董仲舒の春秋公羊学は、すでに全くの天人相関・神秘主義 黄老道を凌駕すべく、鄒衍や黄老道から五行説・陰陽説・天譴災異 儒学を唯一正統な官学の地位へと押し上げることに 痛感したところにあろう。 そこで彼 昭曠の道を知らず」と その結果、

しなければならない。『春秋繁露』の内容によって、董仲舒が鄒衍の五天人相関の体系を構築できぬため、董仲舒は他学派の理論を大量に摂取せざるをえなかったのであるが、それにしても董仲舒の前に位置する戦国末の儒学が、荀子の「天人之分」の路線のみであったとするならば、国末の儒学が、荀子の「天人之分」の路線のみであったとするならば、国末の儒学が、荀子の「天人之分」の路線のみであったとするならば、国末の儒学が、荀子の「天人之分」の路線のみであったとするならば、国末の儒学が、荀子の「天人之分」の路線のみであったとするならば、国末の儒学が、荀子の「春秋繁露」の内容によって、董仲舒が鄒衍の五さて、従前の儒家の貧困な理論水準では、黄老道に取って替るだけのさて、従前の儒家の貧困な理論水準では、黄老道に取って替るだけの

量に含んでいた点も、董仲舒による摂取を容易にしたと思われる。元来子思・孟子系統の儒家に属し、その陰陽五行説中に儒学の残滓を大徳終始説から多大の影響を受けたことを看取しうるのであるが、鄒衍が

思想史上に占める位置、及び意義も、この点にこそ存在するであろう。果的に儒学の国教化に 大きな役割を 演じたと言える。「五行篇」が中国よる天への接近の試みは、その系統から鄒衍を出したことを含めて、結故に「五行篇」の思想に象徴されるような、曽参・子思・孟子学派に

### 結語

だ前の中国思想史では、戦国末から 漢初にかけての 儒家思想の 展開 従前の中国思想史では、戦国末から 漢初にかけての 儒家思想の 展開 が前の中国思想史では、戦国末から 漢初にかけての 儒家思想の 展開 が前の中国思想史では、戦国末から 漢初にかけての 儒家思想の 展開

野を提供するであろう。
舒の天人対策や、武帝の儒学採用の持つ意味についても、今後新たな視無理のない形で接合できるようになったのである。そしてそれは、董仲行篇」の発見によって、われわれはこの時期の儒学の流れを、はじめて行の、この思想史上の断絶を繋ぐべき失われた環、すなわち帛書「五

### 主

- (1) 「及仲舒對冊、推明孔氏、抑黜百家」(『漢書』董仲舒伝)
- は、前掲島森氏論文にすでに指摘がある。は、前掲島森氏論文にすでに指摘がある。なおとの点に関して部分以外は、「五行篇」の解釈とほぼ一致している。なおとの点に関してのいては、「燕雀衰老、悲鳴入海。憂在不飾、差池其羽、頡頏上下、寡位獨所には、「燕雀衰老、悲鳴入海。憂在不飾、差池其羽、頡頏上下、寡位獨所には、「燕雀衰老、悲鳴入海。憂在不飾、差池其羽、頡頏上下、寡位獨からに、「言其相送海也」(説7)の處」とする、斉詩説ともに、衛の定公の夫人・定姜が、子のないまま未亡人となった息子の嫁が実家に旅立つのを、人・定姜が、子のないままた。
- (4) 現行本は「聖人之於天道也」に作るが、朱子『四書集注』は「或曰、人を失って散佚し、ついに古典になれずに終った、一つの原因であろう。佚書にもしばしば見受けられる現象で、これらの文献が早い時期に伝承者佚書にもしばしば見受けられる現象で、これらの文献が早い時期に伝承者の。こうした論理の猥雑さは、『経法』『十六経』『伊尹九主』等、他の古(3)「五行篇」の記述には、論理に整合性を欠く箇所が、随所に存在してい
- (5) もし「五行篇」全体が、孟子後学による孟子の思想の解説書として著述た。 だっとする一説を挙げており、 それに 従って「聖之於天道也」に改めた。 保子 | 匹書集注』は一或曰、人
- (5) もし一五行篇」全体が、孟子後学による孟子の思想の解説書として考るであろされたのだとすれば、なぜ直接孟子自身の言を解釈せず、他者の手に成る
- る「集大成」の集も、元来は就の意味で使用されていたと考えられる。就なり」との語釈を加えている。したがって「五行篇」や『孟子』に見えと、『詩経』大雅・大明の一節を引くが、この箇所に対して毛伝は、「集は(6)「五行篇」説23は、「天監在下、有命旣集」(帛書の原文は集を雑に作る)
- 所以異於深山之野人者、幾希」(尽心上篇)と、「幾希」なる特殊な言い回而不相泣者、幾希矣」(同)「其好惡與人相近也者、幾希」(告子上篇)「其『孟子』中には、「人之所以異於禽獸者、幾希」(離婁下篇)「其妻妾不羞也)』"孟子』 に見える 「幾希」の意味も、その一例に挙げることができる。

訓ずべきであろう。 しが四例見える。これについて趙岐は、「幾希、無幾也」「幾豈也。豈希、しが四例見える。これについて趙岐は、「幾希、無幾也」「幾豊也。 これについて趙岐は、「幾希、無幾也」「幾豊也。 とれる。そこで『孟子』に見える前記四例も、やはり「幾きか希きか」ととなる。そこで『孟子』に見える前記四例も、やはり「幾きか希きか」ととなる。そこで『孟子』に見える前記四例も、やはり「幾きか希きか」といるといる。これについて趙岐は、「幾希、無幾也」「幾豈也。豈希、しが四例見える。これについて趙岐は、「幾希、無幾也」「幾豈也。豈希、しが四例見える。これについて趙岐は、「幾希、無幾也」「幾豈也。豈希、しが四例見える。これについて趙岐は、「幾希、無幾也」「幾豈也。豈希、しが四例見える。これについて趙岐は、「幾希、無幾也」「幾豈也。豈希、

- (「集刊東洋学」第24号)参照。 (8) 金谷 治「荀子の「天人の分」について――その自然観の特質――」
- (9) 前掲金谷氏論文。
- 化」第38巻・第3・4号)参照。(10) 鄒衍の思想の詳細については、拙稿「政治思想としての鄒衍学説」(「文
- (11) 黄老道の詳細に関しては、拙稿「道家思想の起源と系譜(上)――黄老道の政治思想――法術思想との対比――」(「日本部紀要」第15巻)、「黄老道の政治思想――法術思想との対比――」(「日根大学教育学部紀要」第14巻)、「道家思想の起源と系譜(上)――黄老道中国学会報」第36集)等参照。
- 批判――」(「島根大学教育学部紀要」第18巻)参照。(12) その背景については、拙稿「秦の皇帝観と漢の皇帝観――「秦漢帝国論」
- ――天人相関と天人分離――」(「島大国文」第10号)参照。) 当時の 陰陽流兵学の 理論水準に 関しては、 拙稿「『六韜』の兵学思想

(島根大学教育学部国語研究室)