Hajime Nakamuras Denkweisen der ostlichen Vilker'
— aus interkulturell philosophischer Perspektive ——

Keiko Ueno

2

R ICo [HEEANO B3] SREOHRED BHEHEIZOWTONIETH L, TD
R ICHEIMC B W T LIT LIZER S Tw B %, P L CRERE O BHE TG i 0 4 i %
ELTLy FNVEIDLOIAT bRz DDTIE RV,

BB oI L ) RiE - ERMORKEDENFTE TR > T CREICBW
T PHIIREON V28273 ATR) ¥ VORBEPLETH), TNITL-T Ik
LK) SR B EE Z Tz WA OF ) MERIERA ZE, L TR EZ —BRIZT v
IEERTIE LV, TNZFNOREOEZ MG LE Z T E, T2 O 2 B 2,
ZNSHOMICIFEMEZEBT L L VI DTH b, TD L) HRILFAAKOEZIZH 2o Tid,
FTRTORBENFT O > THL DB EARA L TBL I EPLETH S EPITERT
bo [RENDBMELDE] 2451329 LBREZS > THESNLDTH S,

Vorwort

Bei dem vorliegenden, kurzen Aufsatz handelt es sich um das Manuskript des Vortrages, den ich
anldsslich der Konferenz ,, Translating Cultures: Intercultural Encounter between German Speaking
Countries and India/Asia* im Jahre 2007 an der Universitdt Mumbai hielt. Die Vortrdge hitten
damals von der Universitdt publiziert werden sollen, doch wegen bestimmter Umstdnde seitens der
Universitdt wurde die Publikation selbst jedoch nie realisiert.

Die komparativ philosophische Forschung Hajime Nakamuras wurde meines Erachtens mit der
Intention des Weltfriedens durchgefiihrt. Seine Forschungsabsicht bzw. Forschungsmethodologie
ist leider in der wissenschaftlichen Welt auch heute immer noch weitgehend unbekannt. So ist es
mein Erstreben, dass Nakamuras Forschung bei den nachkommenden Forschern auf das verdiente

Interesse stof3t und sie so zur Verwirklichung des Weltfriedens ihren Beitrag leisten kann.

0. Begriilung und Danksagung
Meine sehr geehrten Damen und Herren, ich freue mich sehr, dass ich IThnen heute auf dieser Tagung
»Iranslating Cultures: Intercultural Encounter between German Speaking Countries and India/

Asia“ meinen Vortrag mit dem Titel, ,,Hajime Nakamuras Denkweisen der éstlichen Vélker aus

1 Nakamura, Hajime, Denkweisen der ostlichen Vélker (Téyojin no shiihohé), Bd. 1-4 in: Ausgewihlte Werke
Hajime Nakamuras (Nakamura Hajime Senshi), Tokyo: Shunjtsha 1988—1989 und auf Englisch: Ways of Thinking
of Eastern Peoples: India, China, Tibet, Japan, London und New York: Kegan Paul International *1997.

39



interkulturell philosophischer Perspektive® vorstellen darf. Erlauben Sie mir bitte, dass ich zunéchst
meinen Dank ausspreche. Besonders danken mochte ich Frau Dr. Bajpai und Frau Prof. Dr. Findeis
fiir die freundliche Einladung. Ein herzlicher Dank gilt auch dem Ostlichen Institut in Tokyo,
insbesondere Frau Miki fiir ihre unendliche Miihe, die schlielich zur Ermdglichung meiner Reise
beigetragen hat. Fiir die finanzielle Unterstiitzung bin ich auch Herrn Keiichi Tanaka von der Niho-
Reederei auBerordentlich dankbar. Zum Schlufl will ich meinem Kollegen André J. S. E. Faict fiir

Gesprache und wertvolle Hinweise danken.

1. Ein Wort zuvor: Was ist ,,interkulturelle Philosophie®“?

Eingangs mochte ich kurz erkliren, was interkulturelle Philosophie® ist.” Interkulturelle
Philosophie steht fiir eine philosophische Einsicht, eine philosophische Haltung, die die ,,wahre
Philosophie® als keiner philosophischen Tradition exklusiv zugehdrig betrachtet. Sie leistet einen
Beitrag zur Uberwindung aller lokalen Zentrismen im Denken, Sprechen und Handeln, indem sie
das Kompositum ,,Philosophien und Kulturen ernst nimmt, die diversen kulturellen Paradigmata
anerkennt, aber keines von ihnen in den absoluten Stand erhebt.

Das Prifix ,,inter” in dem Terminus ,,interkulturell bedeutet das ,,Zwischen* zw. den
Kulturen oder Philosophien, das auf eine verbindliche Struktur hinweist, in der sowohl
grundsitzliche Ahnlichkeiten als auch erhellende Differenzen bestehen kénnen. Es steht fiir einen
Komplementaritidtsgedanken, der allerdings nicht bedeutet, das totale Fehlen eines bestimmten
Denkmusters in einer anderen Kultur festellen zu wollen; vielmehr geht es um die unterschiedlichen
Stellenwerte der Kulturen und Philosophien, die einander gegenseitig ergdnzen kdnnen. In der
Abwesenheit aller kulturalistischen Zentrismen betrachtet die interkulturelle Philosophie die
verschiedenen Philosophien als zwar unterschiedlich, aber nicht radikal unterschiedliche ,,Wegweiser
zur wahren Philosophie®.

Interkulturalitdt so verstanden, wird legitimerweise zur Voraussetzung fiir die reale Moglichkeit
einer multikulturellen Welt, die nicht blof3 eine Gesellschaft, die rein aus sozio-6konomischen,
praktisch-pragmatischen und macht-politischen Erwadgungen multikulturell ist und sein will, sondern
eine Gemeinschaft ist, die vielmehr aus Einsicht, beruhend auf dem Geist der Interkulturalitit,
ein Miteinander und Nebeneinander der Kulturen und Philosophien nicht als Bedrohung und

Entfremdung empfindet, sondern darin ihr erhabenes Ziel sieht.

2. Einleitung
Durch die weltweite Entwicklung im technologischen, naturwissenschaftlichen Bereich leben wir
seit dem 20. Jahrhundert in einer sich tiefgreifend dndernden Zeit der Weltgeschichte. In dieser

Zeit miinden einzelne Lander, Kulturraume und Vélker in einen einzigen GlobalisierungsprozeB:

2 Vgl. Mall, Ram Adhar, Philosophie im Vergleich der Kulturen: interkulturelle Philosophie — eine neue Orientierung
—, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1995, S. 1-19.

40



Die Welt schreitet auf der materiellen Ebene mehr oder weniger einheitlich fort, auf der geistigen
Ebene hingegen wird die Einheit angesichts der vielfdltigen Kulturen weit verfehlt. Hier herrschen
manchmal Konfliktsituationen vor, in denen unterschiedliche Weltanschauungen einander feindselig
gegentiiberstehen und sich gegenseitig bekdmpfen. Es ist gewiss nicht weit hergeholt, zu sagen, dass
das verwobene Miteinandersein der Kulturen der Menschheit zum Verhdngnis wird, wenn eine
barbarische Herrschaft die geistige Dimension der Weltvolker ihres pluralistischen Stellenwerts
beraubt und ein einseitiges Verstehen durch hochtechnologische Kriegsfithrung zu erzwingen
versucht.

Im globalen Zeitalter, in dem das friedliche Zusammenleben der verschiedenen Vdlker
notgedrungen realisiert werden muss, kann beziiglich der Frage, ob und wie die Kulturvielfalt
zugleich mit einem universalen Wahrheitsanspruch in Einklang gebracht werden kann, Hajime
Nakamuras Werk Denkweisen der dstlichen Vélker zu einer bedeutungsvollen und fruchtbaren
Maxime werden.

In meinem Vortrag geht es nicht in erster Linie darum, die Fragen zu beantworten, inwiefern
die Denkweisen der Ostlichen Volker unterschiedlich sind, oder wie Nakamura methodisch die
Vielfalt an Denkweisen der 6stlichen Voélker durch priazise Beobachtung ihrer Sprachausdriicke und
Kulturphdnomene herausfindet. Sondern es geht grundsétzlich darum, dass ich die hermeneutische
Intention, die Nakamura seinem Werke Denkweisen der dstlichen Vélker zugrunde gelegt hat,
aufdecke. Am Ende meines Vortrags soll die bedeutungsvolle und fruchtbare Maxime seines
interkulturellen Geistes, beziiglich der Frage, ob und wie die Kulturvielfalt zugleich mit einem

universalen Wahrheitsanspruch in Einklang gebracht werden kann, klar werden.

3. Hajime Nakamura

Bevor ich nun auf das Werk Denkweisen der dstlichen Vilker eingehe, mochte ich Thnen Hajime
Nakamura kurz vorstellen. In Indien ist es vielleicht unnédtig zu erkliaren, wer Hajime Nakamura ist.
Nakamura ist der weltbekannte Indologe, Buddhologe, der von 1912 bis 1999 gelebt hat. Aber es
ist in der Forschung noch nicht genug bekannt, dass Nakamura auch ein groBartiger Philosoph, ein
interkultureller Philosoph war.” Er war Initiator der Ostlichen Akademie, die im Hinblick auf das
Streben nach Wahrheit mit dem Ziel einer ,,Wiederbelebung des Menschen gegriindet wurde. Seine
zahlreichen Arbeiten, wie Komparative Philosophie, Weltgeschichte des Denkens oder Struktur der
Logik wurden alle aus interkulturell philosophischer Perspektive geschrieben. Ubrigens ist es sehr
zu begriiflen, dass in der neuen Auflage der Brockhaus-Enzyklopidie, die im letzten Jahr herauskam,
unter dem Eintrag ,,Interkulturalitit™ Nakamuras Name und seine interkulturell orientierte Arbeit 4

Comparative History of Ideas an erster Stelle genannt werden.

3 Vgl. Ueno, Keiko und André Julien S. E. Faict, Interkulturalitit im Denken Hajime Nakamuras, Nordhausen:
Traugott-Bautz 2006.

41



4. Denkweisen der ostlichen Volker

4.1. Historisch-hermeneutischer Hintergrund

Denkweisen der ostlichen Vélker wurde in einer Zeit geschrieben, als in der Wissenschaft lange
die Tendenz vorherrschend war, die stlichen und westlichen Volker hinsichtlich ihrer kulturellen
Werte in zwei Klassen einzuteilen, die diametral entgegengesetzt waren: demnach seien die dstlichen
Denkweisen eher subjektiv, introvertiert, spirituell und synthetisch, die westlichen dagegen objektiv,
extrovertiert, materialistisch und analytisch. Solch monolithisch anmutende Lesarten des Ostens und
Westens wurden vor allem in kontrastierenden Kulturtheorien auflerordentlich virulent. Nakamura
stellte damals jedoch kritisch die Frage, ob solche monolithischen Vorstellungen wirklich allgemein
anzuerkennen seien. Will man solche Kulturbilder aufstellen, sollte man dies erst tun, nachdem
man den besonderen Eigenschaften bzw. Differenzen der Denkweisen der einzelnen dstlichen und
westlichen Volker auf den Grund gegangen ist. Aufgrund dieser Fragestellung versuchte Nakamura
in seinen Denkweisen der dstlichen Vélker die traditionellen Merkmale der Denkweisen der
einzelnen im Osten beheimateten Volker und Kulturen zu analysieren. Dieses Forschungs-vorhaben

resultierte 1948 in dem zweibéndigen Werk Denkweisen der dstlichen Volker.

4.2. Forschungsmethode

Als Methode zur Erforschung der traditionellen Merkmale der Denkweisen der dstlichen Volker
betrachtet Nakamura Sprachausdriicke und Kulturphdnomene, die auch eine Schliisselfunktion fiir
unsere Tagung haben. Er versucht zunéchst, die Eigenschaften der Denkweisen eines jeden Volkes
herauszufinden, die in den sogenannten Ausdrucksformen des Denkens erscheinen. Diese sind
fiir Nakamura die grundlegendsten Eigenschaften der Denkweisen der Volker. Weiter beobachtet
er, wie diese Eigenschaften in alltdglichen Kulturphdnomenen wie Sprichwortern, Riten, und
Rezeptionsformen der fremden Kulturen wirksam sind. Dabei sind ihm die Rezeptionsformen des
Buddhismus besonders wichtig. Denn durch Rezeption éndern sich die konzeptionellen Inhalte
des Buddhismus, dessen Lehre eigentlich universal sein sollte. Darin siecht Nakamura den Einfluf3
der traditionellen Denkweisen der Volker bestétigt. AbschlieBend beriicksichtigt er den logischen
Zusammenhang zwischen den Ausdrucksformen der Sprache und den konkreten Kulturphdnomenen,
in denen die Eigenschaften der Denkweisen auf verwickelte Art und Weise erscheinen. Mittels dieser

Methode erforschte Nakamura die Eigenschaften der Denkweisen der Ostlichen Volker.

4.3. Einige besondere Eigenschaften der Denkweisen der Inder

Ich méchte Thnen nun als konkretes Beispiel die Denkweisen der Inder kurz skizzieren. Eine
besondere Eigenschaft, die weithin das indische Denken bestimmt, ist die Betonung des Universalen
im Unterschied zum Einzelnen oder Besonderen. Der starke Hang der Inder zum Universalen macht

sich in der Sprache durch den iibermifBigen Gebrauch des abstrakten Begriffs bemerkbar. Im Sanskrit

42



werden die in alltdglichen Satzen hiufig verwendeten abstrakten Nomen gebildet, indem man dem
Wortstamm die Suffixe -ta (f.) oder -tva (n.) anhingt. So hei3t ,,er wird alt im Sanskrit ,,er neigt
zum Altsein® (vrddhatam gacchati), und ,,er geht als Bote* wird ,,er geht in der Eigenschaft eines
Boten* (gacchati dautyena). Wéhrend in den klassischen westlichen Sprachen das Einzelne von
dessen Attribut oder der Eigenschaft her bestimmt wird, die es konkret realisiert, gehort im Sanskrit
hingegen das Wesen des Einzelnen oder Besonderen dem abstrakten Universalen an, das es behdlt
und verwirklicht.

Vom Universalen im Unterschied zum Besonderen meinen die Inder, dall es weniger begrenzt
sei. Daher setzen sie an das Endziel ihres Strebens nach Universalem ein Unbestimmtes; hierdurch
entsteht ein Verneinungscharakter, der fiir das indische Denken typisch ist. Diese Denkweise zeigt
sich sowohl in Sprachausdriicken wie ,,Nicht-Gewalt* (ahimsa) als auch in der Philosophie, in der die
Inder das Unendliche auf negative Weise zu erfassen versuchen. Entsprechend wird das Absolute als
Unendliches oder Negation gedacht. So wird zum Beispiel im Mahayana-Buddhismus die ultimative
Realitit als absolute Leere ($tinyata) durch acht Negationen beschrieben.

Wihrend die konkreten Dinge sich stindig dndern, dauert im Gegenzug das Wesen der Dinge
an, solange sie existieren. Die indische Denktendenz, das Universale zu betonen, bewertet demnach
den statischen Charakter der Phdnomene hoher als deren dynamische Entwicklung. Dieses Denken
driickt sich in einer Haltung aus, die als meditativ gekennzeichnet werden kann. Dieser Haltung
gemal} verhalten die Inder sich angesichts der objektiven, natiirlichen Welt eher passiv als aktiv.
Sie versuchen nicht die Natur zu unterwerfen, sondern gleichen eher das Selbst der Natur an. Einer
derartigen Haltung entsprechend loben sie Selbstlosigkeit und Duldsamkeit als besondere moralische
Werte. Demzufolge kann ,,Eroberung™ fiir die Inder nicht heiflen, mit Gewalt die natiirliche objektive
Welt zu unterwerfen, sondern das eigene Selbst in die Knie zu zwingen. Der indische Protest gegen
eine duflere Macht oder Gewalt ist somit duldsam und passiv. Mahatma Gandhis (1869-1948) Fasten

geht letztendlich auf diese traditionelle Haltung zuriick.

4.4. Forschungsergebnis

Ich habe Nakamuras Forschungsmethode beriicksichtigend einige einfache, jedoch wesentliche
Eigenschaften der Denkweisen der Inder, die sich in Sprache und Kulturphdnomenen manifestieren,
versucht darzulegen. Diese Art von Untersuchungen fithrte Nakamura weiter auch in Bezug auf
die einzelnen Denkweisen der Chinesen, Tibeter, Koreaner und Japaner durch und kam zu dem
folgenden objektiven Ergebnis: Allgemeine Eigenschaften der Denkweisen der dstlichen Voélker, die
nur fir den Osten gelten, existieren nicht. Es gibt kein monolithisches Kulturbild des Ostens, das
sich mit einem ebenso uniformen Kulturbild des Westens kontrastieren liee. Im Gegenteil im Osten
existieren unterschiedliche Denkweisen, die typisch fiir bestimmte Volker, aber nicht fiir den ganzen
Osten stellvertretend sind. So dekonstruiert Nakamura das damals vorherrschende uniforme, dem

Westen diametral entgegengesetzte Kulturbild des Ostens, indem er die Pluralitit an verschiedenen

43



Denkweisen der einzelnen Volker im Osten aufzeigt.

Man soll sich allerdings vor dem Gedanken hiiten, Nakamura die Absicht zu unterstellen, dass
er die Denkweisen eines jeden Ostlichen Volkes gleichsam stigmatisieren habe wollen, indem er sie
nach invariablen Kategorien endgiiltig einzuteilen versuchte. Bei der Darstellung der besonderen
Eigenschaften der Denkweisen der einzelnen, ostlichen Vdlker war Nakamura sich durchaus bewuft,
dass diese verschiedene, zuweilen widerspriichliche Aspekte aufweisen. Nicht alle Inder denken
so, wie dargestellt wurde. Man kann auch nicht behaupten, dass die beschriebenen Eigenschaften
exklusiv indisch sind. Man findet sie ebenso in anderen Kulturen. Zudem dndern sich einige
besondere Eigenschaften im Laufe der Geschichte. Sie haben Ausnahmen im Gegensatz zu den
naturwissenschaftlichen Forschungen. Diese relativen, variablen Eigenschaften hat Nakamura in der

genannten Arbeit versucht, einmal raumlich zu typologisieren.

5. Sinn und Intention Nakamuras Forschung
Welche Bedeutung kann nun diese rdumliche typologische Betrachtung erhalten? Nakamuras
vorauseilende Absicht, mit der er die relativen Eigenschaften der Denkweisen der dstlichen Volker
bereits im Jahr 1948 einmal rdumlich charakterisiert hat, diese Absicht ist nur angesichts einer
herannahenden Weltgemeinschaft zu verstehen.

Als Ergebnis der technologischen, naturwissenschaftlichen Entwicklung leben die Menschen
heute in einer viel engeren Verbindung miteinander als je zuvor. In der Lage, in der einst
unzugingliche Gebiete immer mehr von der Erdoberfliche verschwinden und das Leben innerhalb
eines Kulturraums eng mit der auswartigen Welt verbunden ist, meint Nakamura, dass wir alle zur
Besatzung eines einzigen Raumschiffes ,,Erde” gehéren. Nakamura behauptet, dass eine derartige
Situation unbedingt ein kosmopolitisches Denken®, das die Gegeniiberstellung der Volker iiberwindet,
erfordert. Das kosmopolitische Denken betrachtet die Menschheit als eine Einheit und die Welt
als unser Zuhause. Aus diesem kosmopolitischen Denken kann schlieflich eine Weltgemeinschaft
entstehen. Weltgemeinschaft bedeutet fiir Nakamura jedoch nicht, die Welt zu nivellieren, sondern
die vielfiltigen Kulturen der Volker jeweils zu iibernehmen, ihre Eigenarten aufleben zu lassen und
zwischen ihnen einen Geist des Weltfriedens zu verwirklichen.” Gerade in diesem Punkt spielen die
unterschiedlichen Denkweisen der Volker eine wichtige Rolle.

In der Realitét jedoch stehen bis heute verschiedene unterschiedliche Meinungen, Denkweisen
einander feindselig gegeniiber und fithren manchmal zum gegenseitigen Streit. Zugegeben, in
dieser komplexen hermeneutischen Lage wollen einzelne Volker ihre eigenen traditionellen
Denkweisen gegeniiber dem fremden Denken schiitzen und rechtfertigen. Dieser Gedanke soll und

mul respektiert werden. Dennoch weist Nakamura darauf hin, dass wir dabei anstelle der fremden

4 Vgl. Scheler, Max, ,,Der Mensch im Weltalter des Ausgleichs* (1927), in: ders., Philosophische Welt-anschauung,
hrsg. v. Maria Scheler, Bern: A. Francke 1968, S. 89 —118.

5 Vgl. Nakamura, Hajime, Wie ergreifi man das Denken?: Wegweiser der komparativen Philosophie (Shiso wo do
toraeru ka: Hikaku-shisé no dohyaé), Tokyo: Tokyo-Shoseki 1980, S. 250f.

44



vielmehr unserer eigenen Denkweise gegeniiber kritisch sein sollten. Wenn wir keine Selbstkritik
iiben und unsere fritheren traditionellen Denkweisen alle bejahen, zerstéren wir im Gegenteil die
eigene Kultur. Umgekehrt heifit es aber auch, wenn wir die fremde Kultur, das fremde Denken in
jeder Hinsicht bejahen und alles iibernehmen, ist dies bloB eine blinde Ubernahme und leistet fiir den
Aufbau der neuen Weltkultur keinen positiven Beitrag.’

Im Hinblick auf das Erschaffen der zukiinftigen Weltgemeinschaft ist es daher nach Nakamura
unbedingt nétig, dass alle Volker im voraus ihre eigenen Denkweisen von einem hoheren Standpunkt,
d. h. von einer interkulturellen Einstellung her kritisch reflektieren. Wenn wir von diesem Standpunkt
her in unseren Denkweisen etwas Positives sehen, sollten wir dies weiterentwickeln, wenn wir aber
etwas Negatives herausfinden, dann sollten wir auf dies verzichten. Auf diese Weise konnen alle
Vélker ihren jeweiligen Beitrag zum Aufbau einer zukiinftigen Weltgemeinschaft leisten.

Auch wenn es eine allgemeingiiltige Wahrheit gdbe, konnte diese sich nur in relativen
Sichtweisen verwirklichen. Nakamuras interkulturelle Einsicht besteht darin, dass unterschiedliche
Denkweisen der Volker kein Anlass zum gegenseitigen Streit, sondern sie vielmehr das sind,
wodurch wir gegenseitig voneinander lernen, uns gegenseitig ergdnzen und uns selbst weiter
entwickeln konnen.

Von einem solchen ,, weltintentionalen* Standpunkt her und auch im Geiste einer solchen
Selbstkritik wurde Denkweisen der dstlichen Vélker verfasst. Diese Weltintention ist bei Nakamura
nicht nur in Denkweisen der éstlichen Volker, sondern in all seinen Forschungen iiber die
komparative Philosophie hinaus bis hin zu seinen detaillierten Forschungen {iber indisches und tiber
buddhistisches Denken impliziert. Das wichtige Anliegen meines Vortrags war, diese Weltintention

und Selbstkritik hervorzuheben.

6. Schlusswort

Am Ende meiner Rede mochte ich kurz noch auf einige wichtige Eigenschaften der Denkweisen der
Inder zuriickgreifen, die fiir den Aufbau der Weltgemeinschaft eine wichtige Rolle spielen kdnnen.
Zu diesem Kontext dullert sich Nakamura einmal wie folgt: die Inder stehen auf dem Standpunkt
einer ,,Einheit aller Dinge” und denken meditativ-reflexiv von einem monistischen, metaphysischen
Standpunkt aus tiber alle menschlichen Handlungen nach. Diese besondere Eigenschaft ruft eine
Haltung hervor, die erkennt, dass die sich gegeniiberstehenden Weltanschauungen und Philosophien
ihren Ursprung im Absoluten finden. Infolgedessen halten die Inder durchaus nach dem raison d’étre
der Weltanschauungen, Religionen und Philosophien Ausschau und lassen ihren jeweiligen Wert
aufleben. Diese Denktendenz impragniert den Geist der Inder mit einer Toleranz und hat fiir das
Erschaffen einer Weltgemeinschaft und eines Weltfriedens eine grofe Bedeutung.” Im Zeitalter der

Globalisierung macht Indien in vielerlei Hinsicht groe Entwicklungen durch. Darauf richtet sich

6 Vgl. ders., Denkweisen der Tibeter und Koreaner in: Denkweisen der ostlichen Vélker, Bd. 4, S. 340f., 357f.
7 Vgl. Nakamura, Hajime, Denkweisen der Inder (Indojin no shiihoho), Bd. 1 in: Ausgewdhlte Werke Hajime
Nakamuras (Nakamura Hajime Sensht), Tokyo: Shunjtsha 1988, S. 359ff.

45



selbstverstindlich die Aufmerksamkeit der ganzen Welt. In welche Richtung Indien in Zukunft geht,
ist fiir die ganze Welt von groBer Bedeutung. Man kann durchaus sagen, dass Indien eine wichtige
Schliisselfunktion zum Fortschritt der Menschheit hat. Es ist somit unser Wunsch, dass die Inder im
BewuBtsein der groBartigen Bedeutung ihrer traditionellen Denkweise diese aktiv fiir das Erschaffen
der zukiinftigen Weltgemeinschaft einsetzen wiirden.

Zum Abschluss mdchte ich in Nakamuras Geiste eines weltintentionalen Standpunkts kurz
einige seiner Wiinsche in Bezug auf die zukiinftige Forschung der Denkweisen der ostlichen Volker
erwihnen. Diese sollten weiter von einzelnen Fachspezialisten iiberpriift, korrigiert und ergénzt
werden. Dies gilt mutatis mutandis fiir die Forschungen in Bezug auf die besonderen Eigenschaften
der Denkweisen der westlichen Vdlker. Auch sollten Forschungen von anderen Perspektiven her
unternommen werden. SchlieBlich sollte auch Kritik an der von Nakamura selbst verwendeten
Forschungsmethode geiibt werden, um diese zu verbessern. Solche kritische Ergédnzungen und die
Weiterentwicklung seiner Forschung war und ist Nakamuras innigster Wunsch. In dieser Weise
konnen alle Forscher samtlicher Kulturgebiete schlieSlich im Geiste einer Weltintention einen
Beitrag zur Gewinnung einer Weltgemeinschaft und eines Weltfriedens leisten.

Vielen Dank.

Literaturverzeichnis

Nakamura, Hajime, Denkweisen der éstlichen Vilker (Toyojin no shiihohd), Bd. 1-4 in: Ausgewihlte
Werke Hajime Nakamuras (Nakamura Hajime Senshii), Tokyo: Shunjusha 1988 —1989 und auf
Englisch: Ways of Thinking of Eastern Peoples: India, China, Tibet, Japan, London und New
York: Kegan Paul International 21997.

Ders., Komparative Philosophie (Hikaku-shisoron) ('1959), Tokyo: Iwanami-Shoten *2005.

Ders., Wie ergreift man das Denken?: Wegweiser der komparativen Philosophie (Shisé wo do
toraeru ka: Hikaku-shiso no dohya), Tokyo: Tokyo-Shoseki 1980.

Ders., Wegbereiter der komparativen Philosophie (Hikaku-shiso no senkushatachi): Einundzwanzig
Menschen, die fiir eine Weltintention lebten (Chikyii-shiko ni ikita nijiichi-nin), Chiba:
Hiroikegakuen 1982.

Ders., Spur der komparativen Philosophie (Hikaku-shiso no kiseki), Tokyo: Tokyo-Shoseki 1993.

Ders., Indisches Denken der Gegenwart (Gendai indo no shisé), Bd. 32 in: Ausgewidhlte Werke
Hajime Nakamuras, Tokyo: Shunjtsha 1997.

Ders., Weltgeschichte des Denkens (Sekai-shisoshi), Sonderbande 1-4 in: Ausgewéhlte Werke
Hajime Nakamuras, Tokyo: Shunjiisha 1998-1999 und auf Englisch: Parallel Developments — A
Comparative History of Ideas, London: Routledge und Kegan Paul 21986.

Ders., Struktur der Logik (Ronri no kozo), Tokyo: Seidosha 2000.

46



Mall, Ram Adhar, Philosophie im Vergleich der Kulturen: interkulturelle Philosophie — eine neue
Orientierung —, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1995.

Ders., ,Interkulturalitit“, Bd. 13 in: Brockhaus-Enzyklopédie (30 Bde.), Mannheim, *'2006.

Scheler, Max, ,,Der Mensch im Weltalter des Ausgleichs* (1927), in: ders., Philosophische
Weltanschauung, hrsg. v. Maria Scheler, Bern: A. Francke *1968.

Ueno, Keiko und André Julien S. E. Faict, Interkulturalitit im Denken Hajime Nakamuras,
Nordhausen: Traugott-Bautz 2006.

Yousefi, Hamid Reza und R. A. Mall, Grundpositionen der interkulturellen Philosophie
(Interkulturelle Bibliothek Bd. 1), Nordhausen: Traugott-Bautz 2005.

47



